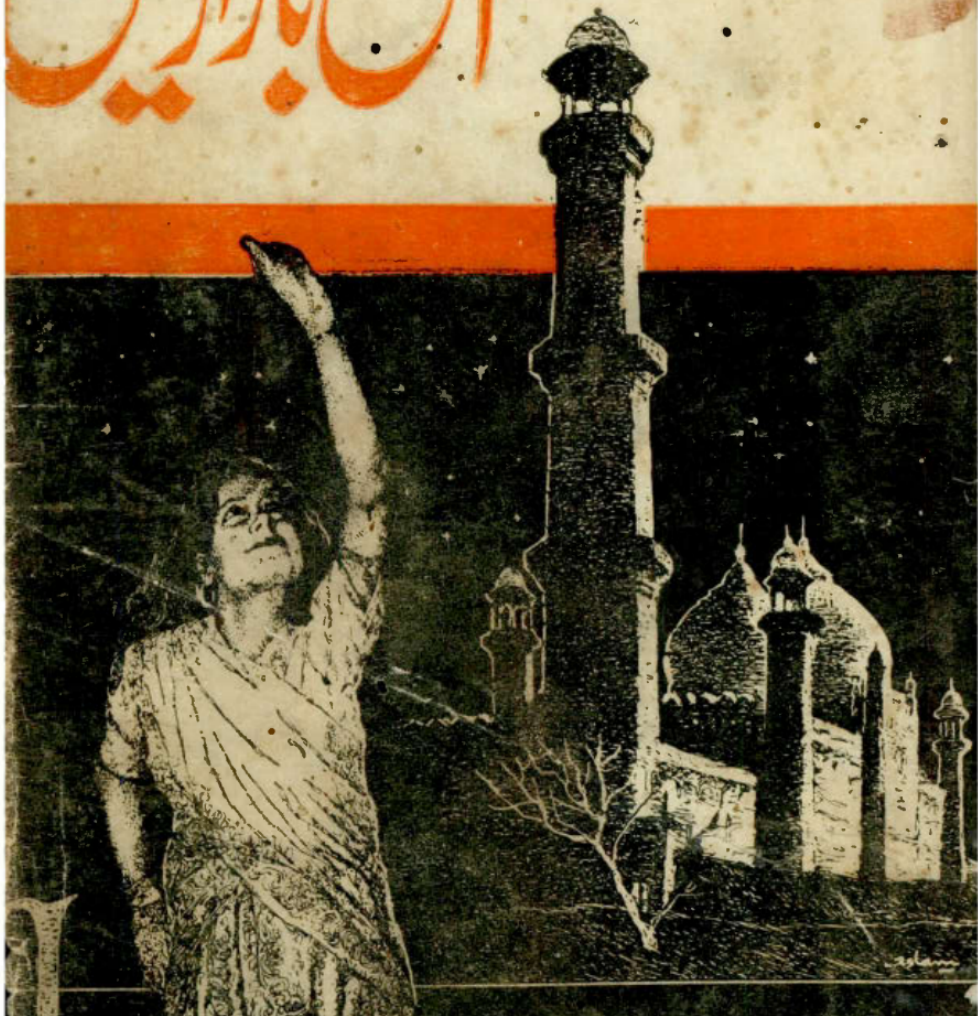


# آں باریں



شوونش کا شہری  
[www.bhatkallys.com](http://www.bhatkallys.com)

# اُل باریں



شوش کشمیری



مکتبہ چنان ۸۸ میکوڈ روڈ، لاہور

جملہ حقوق اشاعت و طباعت محفوظ ہیں

بھن مطبوعات چان لاہور



اشاعت جدید گیارہ سو

مطین چان پرنٹنگ پرنسس لاہور

ناشر مطبوعات چان لاہور 7150

قیمت



آٹا — میرے پاس طاقت ہوتی تو اس کتاب کو نہ لکھنا اُس معاشرہ کے درد پیار بلاڑتا جس میں عورت کبی ہے، میرے پاس تلوار ہوتی تو سیاسی کھوپڑیوں کی فصل کا ڈستار کچکی ہے، میرے پاس صرف قلم ہے، اور میں نے اس عورت کے زخم پیش کئے ہیں، جس کا روپ یحیاش انسانوں کے فہمیوں کی دستبرداریں ہے۔

کامش — مجھے اختیار ہوتا کہ میں بڑے عماموں کے پیچ کھولتا، ان کی دستارِ فضیلت کے پھریے بناتا بالآخر انوں پر لہرا آغا لگری مسجد کے دروازے پر کھڑا ہو کر فقیر شہر کو لکھاتا، اس کی دراز قبا پچار بلاڑتا اور اس کے ٹکڑے دریدہ عفتون کے حوالے کرتا کہ اپنی بیہنگی ڈھانپ لیں۔

قبا نہیں، اور نگزیب کی بیٹی زیب النساء کا کفن ہے۔



کوئی شخص اس کے مطالعے سے گراہ ہوتا ہے تو  
 میں سمجھوں گا کہ اس نے میری کتاب کا مقدمہ کھو  
 دیا ہے، کوئی راہ پر آتا ہے تو مجھے خوشی ہو گی کہ  
 اس کے نفس کی نیکی جاگ اٹھی ہے، اس کے علاوہ زمینجہ  
 داد و تحسین کی صورت ہے کہ اس جلسہ کا سد سے میرا  
 جی بھر چکا ہے، نہ فقیروں کی ملامت معلمون کے قبڑ  
 اور راہنماؤں کی خشونت سے ڈرتا ہوں کہ اس کردار ارضی  
 پر ان سے زیادہ بے نایہ چیز کوئی نہیں ہے۔



# گزارش

ذیر نظر کتاب کی اشاعت بیس سال پہلے روک دی تھی کہ بعض وجوہ کے باعث میں تے یہی فیصلہ کیا تھا، لیکن میرے قلم کے حریفوں نے جو صفات و سیاست میں ابھی نہ مولود ہیں، اس کتاب کو میرے لئے طعن بنایا اور میں ان کے اخلاق کی پستیوں پر ہنسا رہا۔ بعض مختص دوستوں نے مشورہ دیا کہ اس کی اشاعت میں ہرج کیا ہے۔ چندے غور کیا، پھر طباعت کا فیصلہ کر دیا۔ کتاب میں کوئی عکس اضافہ نہیں کیا۔ جس طرح تھی اُسی طرح حاضر ہے۔ بعض ایملاکی غلطیاں درست کی ہیں یا فقروں میں سے الفاظ کی جیول نکال دی ہے۔ البتہ بعض تصویریں بدلتی ہیں۔ پہلی تصویریں اور ان کے بلاک گم ہو چکے تھے، ان کی بجائے بعض دوسری تصویریں لیکر آفٹ پرنٹ کی ہے، لیکن کتاب کے ابتدائی چہرے موجود ہیں۔ ان کی تصویریں شامل ہیں۔

مولف تے عنقاں شباب میں اُس بazar کا سفر کیا۔ مجھے اللہ، نفس اکوہد ہوتے سے بچا رہا۔ اس اعتبار سے حشر کے دن رحمت العالمینی کے صدقہ میں شرمندگی

نہ ہو گی۔ لیکن ان کی رحمۃ العالمین کے سوا شفاعت کا اور کوئی وسیلہ بھی نہیں۔  
احقر کو اپنے گناہ کار ہونے کا اقرار ہے۔

مولف کے خلاف اس کتاب کی پناہر قلم کے لقندروں، زبان کے لُقُول، سیاست  
کے ادبائوں اور صحفات کے سرافوں نے خوفِ خدا کو اگ لگا کر سب کچھ کہا۔  
ٹاش خالی کے انبار لگا دیتے۔ اب فیصلہ حشر کے دا، اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں حضور  
رحمۃ العالمین کے روپ رو ہو گا۔ ان کا دامن میرا ہام تھا ہو گا۔ عدلِ الہی کی ترازوں میں  
ہر چیزِ تسلی جائے گی۔

مولف اپنے نفس کی سچائی کا اعلان کرتا ہے بفضل تعالیٰ کوئی وجود کسی رعایت  
سے اُس کے خلاف مستغیت نہیں ہو گا۔  
ہزارہ ام سے نکلا ہوں ایک جنبش میں  
جسے عز در ہو آئے کرے شکار مجھے

## شورش کاشمیری

## ردِ عمل

یہ کون ناچ رہی ہے بلند کوٹھے پر  
 فضا میں تیر رہا ہے سرو دنگ رباب  
 ہوا کے دوش پر ہے گھنگروں کی موسقی  
 غزل کی لے میں گھنے جا ہے ہل شیب شباب  
 اڑاؤ کاگ کہ ہے مختسب بھی زند خراب  
 اُٹھاؤ جام مداواتے روزگار ہے یہ  
 قبائیں کھول دو، زلفوں کو منتشر کر دو  
 بڑھاؤ ہاتھ، تقاضا تے نوبہار ہے یہ  
 مُغنتیہ کی دھنیں ہیں کہ کہشاں کے خطوط  
 یہ پھول ڈھہ ہیں کہ شرمذہ بہار نہیں

ہر ایک بول ہے دامن کش شکیب و قرار  
 شراب لاد کہ ہستی کا اعتبار نہیں  
 بنار ہی ہے کتنی زاویے فضناوں میں  
 نزت کے روپ میں تبدیل ہوتی جاتی ہے  
 گزار جسم کی ہر قوس ایک نغمہ ہے  
 ہوا سرو دین تحلیل ہوتی جاتی ہے

صدائے منبر و محراب ہے اے خدا کی پناہ  
 کہ اس سے نغمہ چنگ و رباب بہتر ہے  
 حرم فروش فقیہوں کے حوصلہ کوثر سے  
 معنیہ کے نبویں کی شراب بہتر ہے



## سچھکاران

اے تو کون ہے ؟ کیا ڈھونڈتی سپرتی ہے راہوں میں  
 فقیر رہ نشین ہے ؟ یہ تراکش کول خالی ہے  
 "خدا کے واسطے" کی چوت ہے لب ہائے نازک پر  
 ادھر سپرلوپ جدیں، میں اُدھر دست سوالی ہے

مٹھر چشم تماشا ادیکھہ اس خواکی بسیٹی کو !  
 کہ اس کے حال پر لے درد را ہی مسکراتے ہیں  
 لرزتے آنسوؤں کا سُرمئی آنکھوں میں پانی ہے  
 گھنی پیوں میں ناگفتہ فحاتے تملاتے ہیں

تراشا ہے اسے بھی صانع قدرت کے ہاتھوں نے  
 اسے بھی دودلوں کی باہمی اگفت نے ڈھالا ہے  
 کوئی تو اس چراغِ رہ گذر کا بھی حسد اہوگا  
 اسے بھی غالباً ماں باپ کی شفقت نے پالا ہے

عجب کیا ہے، فلاں ابِن فلاں کی مہربانی سے  
 گدائی مرحلوں کے بعد "اُس بازار" میں پہنچے  
 یہ ایں حالِ زبوں عصمت کی تاباقی گنوای بیٹھے  
 غربی بی پیچ دے اور پہلے تو زردار میں پہنچے

خدا کے نام پر بازار میں کوڑھی نہیں یاتی  
 ہوس کی چاشتی سے دل کا کاروبار چلتا ہے  
 گلابی ہونٹ اک جنس کر انکا یہ ہیں منڈھی میں  
 انھیں اجسام سے یہ حسن کا باندھ لتا ہے



## مسجدِ ملیاں

سوچتا ہے ذہن شاعر وقت کی تحریر پر  
 خواب کی مہریں ہیں حیرت خانہ تصویر پر  
 ناکشودہ ہیں ابھی تک عقدہ ہائے مرگِ ذلتیت  
 عقلِ انسان ڈنگ ہے نیرنگی لفڑی پر  
 چیستان ہیں روز و شب کے حلقوں ہائے لوٹیو  
 گنگ ہے فطرت کتابِ دہر کی تفسیر پر

ہے طلوعِ شمس کے پردے میں شبکا اب زنگ  
 مشعلِ تحریب کا پرتو ہے ہر تحسیر پر  
 زندگی فطرت کے ہاتھوں میں شکستہ ساز ہے  
 موت کے سُسان ویرانے میں اک آواز ہے  
 مسجدِ شاہی کے بیناروں کی رفتہ کاشکوہ  
 مہبیطِ انوارِ یزاداں ہے سراپا نور ہے  
 اس کی دیواروں پر کندہ ہے سپاسِ ذوالجلال  
 اس کے بام و درپر نور افشاں چراغِ طور ہے  
 لیکن اس سے دس قدم پر جاگتی راتوں کا شہر  
 عارض و گیسو کی صفت کیلئے مشہور ہے  
 بادہ لعلیں سے ہے برینہ جامِ زرنگار  
 ہر کہ و مرہ نشہ حرص و ہوا میں چور ہے  
 عورتیں نیلام کرتی ہیں بکثرت عصمتیں  
 حُسن خود اپنے لیے رستا ہوا نا سور ہے  
 طویلی ہیں راست کی بضیں اذان کی ضریبے  
 پالنوں کی چھن چھنا چھن سے فضامعمور ہے

اس فضا کا ذرہ ذرہ معصیت برداش ہے  
 آدمی محسوس کرتا ہے، خدا خاموش ہے  
 روز و شب تو اکی بیٹی کی حیان نیلام ہو؟  
 ہم جمالانِ زنجین کی دفائنیلام ہو؟  
 عارضِ گلگلوں پر ہو تفعیک کا گرد و غبار  
 لالہ و گل کے لبادے میں حیان نیلام ہو؟  
 اک طرف زہرہ بدن انگڑا ایاں لے کر اٹھیں  
 اک طرف صوفی دُلّا کی قبا نیلام ہو  
 زاویے بنی رہے رقصہ زہرہ جبیں  
 غنچہ ہائے نو شلگفتہ کی صد انسیلام ہو؟  
 اس طرف ہو سجد شاہی میں بانگلات تخت  
 اس طرف بازار میں خوت خدا نیلام ہو؟  
 اشہب تاریخ کو حاجت ہے پھر مہینہ کی  
 بُزدلوں کو پھر ضرورت ہے کسی چنگیز کی



## اُس بازار میں

بکھر سے بکھر سے تاش کے پتے چند جوار می کھیل رہے ہیں  
 فکر میں ہر اک ڈوب رہا ہے، باری باری کھیل رہے ہیں  
 محکم کی دگنی، اینٹ کا دہلا، چشم زدن میں جیت گئی ہے  
 سکتوں کی جھنکار کے بل پر رات اندر ہری بیت گئی ہے  
 خواجہ کی دستار کا سلمہ ایرے غیر سے ٹوٹ رہے ہیں  
 کھیلوں کے منہ زرد پڑتے ہیں سرو کے پرچم ٹوٹ رہے ہیں  
 داؤں پہ ہے ہر اکیک کھلاڑی ترسان ترسان لرزائ لرزائ  
 جتنے والے خندان خندان، ہارنے والے حیران حیران

یہ مارا وہ پانسہ پلٹا، یہ جیتے وہ بار رہے، میں ،  
 حکم اور ایشٹ کی تُرپ نہیں ہے پھول کے پتے مار رہے ہیں  
 جیتو بارو، بارو جیتو، اس ڈیرے کی رسیت یہی ہے  
 اس سے چھینو، اس پر چھلپو، میت کے پھوکو میت یہی ہے  
 دھوپ چڑھی آتی ہے سروں پر کھیلنے والے ٹوٹ چکے ہیں  
 سُرخ ہیں اب سوتے کی چنانیں خون کے چشمے پھوٹ چکے ہیں



## خرید و فروخت

رات اس بازار میں اک ہور دش کی بچپر  
اک فقیر ہے شہر کی ریشم خانی پک گئی  
دھن دھناد مصن کی صدای میں کھو گیا احسان نہ  
منبر و محراب کی شعلہ نوازی پک گئی  
پک گئی بکنے کی شے متنی پار سانی پک گئی



## ریشم میں طاٹ کا پیوند

بسترِ سنجاب پر چودہ برس کی بیسوں  
اک بہتر سال کے بڑھے سے ہم آغوش،  
کہکشاںی جسم رکھتے ہیں بھرے بازار میں  
بالاخانوں کی بلندی مصیت برداشت ہے  
اور۔ اس طرفہ تماشے پر خدا خاموش ہے



# ایک تعارف

(عبدالمجید سالکت)

عورت کی جسم فروشی دنیا کا قدیم ترین پاشیہ ہے۔ اس کرۂ ارضی پر سب سے پہلی جنس جو بیچی گئی اور خریدی گئی یہی جنس ہے۔ ابتدائے آذ میں کے پہلے مردوں میں سے کسی نے عورت سے متعلق ہونے کے لیے کسی پھل یا پھول یا کسی اور ذاتِ فریب یا دیدہ زیب چیز سے عورت کو لمبایا ہو گا۔ اور عورت نے اس چیز کو حاصل کرنے کے لیے اپنے آپ کو اس کے حوالے کر دیا ہو گا۔ بس یہیں سے جسم فروشی کی بنیاد پڑی۔ یعنی حرص اور احتیاج نے اس پاشیے کو جنم دیا۔ اس چیز نے آگے چل کر ازدواج اور اُس کی

مختلف صورتوں میں ارتقا کی منزلیں طے کیں لیکن یہ بحث میرے موضوع سے خارج ہے۔

ابتدائی نہایت سے جنس کا تعلق ایک تاریخی حقیقت ہے کیونکہ نہایت اوپر جنس دونوں جذبات ہی کی تسلیں کا ذریعہ ہیں۔ یہاں کے اپیکورس، بھارت کے بلبھروسی اور دام بارگ فرقے کے لوگوں نے اسلام اذ جنسی ہی کوشک لفعت اور عبادت فرار دیا اور جب نہایت میں قصوف کا عنصر شامل ہوا تو اس کا تعلق جنس کے ساتھ اور جسی واصفع ہو گیا اور ”ہمارا اوتست“ کے پردے میں خدا جانتے جنس کی کیا کیا صورتیں جواز حاصل کر گئیں۔ اسلام نے دیوالیوں کا ادارہ تو پیدا نہ ہونے دیا لیکن حضرت داتا گنج سخش، حضرت معین الدین اجیری، حضرت صابر کلیری، شاہ بربی لطیف اور دوسرے صوفیا کے مزاروں پر طوال الغوں کا رقص و سرود اسلام کے اخلاق عالیہ کے باوجود اب تک جاری ہے۔

اسلام نے جنس کے متعلق نہایت دانشمند ان رویہ اختیار کیا اس نے تقاضائے جنسی کی فطری جیشیت کو تسلیم کیا۔ بعد و ازواج کی اجازت دی۔ لونڈیوں سے تنزع کی گنجائش بھی پیدا کی۔ طلاق کو بھی آسان کر دیا این تمام شخصتوں اور اجازتوں کے بعد زنا کی سزا کی سختی طبعی و قدرتی تھی۔ اسلام طوال الفیت کا سخت دشمن ہے وہ مانتا ہے کہ یہ فتنہ احتیاج سے پیدا ہوتا ہے چنانچہ اس نے زیادہ عورتوں

کو شرفا کے گھروں کی چھت کے نیچے پناہ دینے کا انتظام کر دیا تاکہ کوئی عورت معاشری اختیار سے مجبور ہو کر عصمت فوشی اختیار نہ کرے۔

طاولفیت انسان کے زمانہ جاہلیت کا ادارہ ہے جیسے شراب قیم ایام سے چل آتی ہے۔ اسلام نے دونوں کو ناجائز قرار دیا لیکن جس طرح شراب اس کے باوجود اب تک پی جاتی ہے اسی طرح طوالفیت بھی جاری ہے۔ تاہم ان امور میں اسلام کی سعی اصلاح کے نتائج نظر انداز نہیں کئے جا سکتے تاہم نتیجہ اسلام کے ہجن سلاطین و اُمراء نے ان عیوبوں کی حوصلہ افزائی کی ان کے افعال کی ذمہ داری اسلام پر نہیں بلکہ جاہلیت پر ہے۔

شورش کی کتاب بہت سے حلقوں کو چونکا دینے والی ثابت ہو گی نہیں جماں کے لوگ اس پر یونہی ناکھوں چڑھائیں گے۔ جیسے ہر حقیقت کے اظہار پر ان کی عادت ہے۔ اخلاق کے علم بردار کمیں گے کہ اس کتاب کا اثر اخلاق عامہ پر اچھا نہ ہو گا کو ان کے اس دعوے کی دلیل کوئی نہ ہو گی۔ ارباب حکومت ان انکشافات کو اپنی بلتے تدبیری بے حصی بایلے بسی پر حملہ سمجھیں گے۔ لیکن ایں فکر اس کتاب کو بڑھ کر سوچ میں پڑھ جائیں گے کہ آخر طوالفت کے ادارے کو کیا کیا جاتے اسے باقی رکھا جائے تو کیا حدود قائم کی جائیں کہ جواز اور افادے کی صورت نکل آئے اور اگر اسے موقف کیا جائے تو کیونکہ؟ اور اس موقف کے نتائج کا مداوا کیا ہو؟

عمرانیات کے طالب علم رائے زنی کریں گے کہ اس ادارے کا وجود کیوں ہے اور کون سے معاشری و عمرانی عوامل کو برداشت کار لانے سے یہ ادارہ ناپوج کیا جاسکتا ہے؟ شورش نے اپنے قول کے مطابق ”چھ سو لاٹ کیوں“ کے مالات معلوم کر کے جو تجزیہ کیا ہے اس سے تو یہی معلوم ہوتا ہے کہ یہ ادارہ ہمارے معاشرے کے لیے لعنت ہے۔ لیکن یہ لعنت بھی معاشرے ہی کی خرابیوں کی شرمذنا احسان ہے۔ خدا کرے داناوں کا یہ قول غلط ہوگا خود کر دہ راعلا جے نیست：“ درینہ معاشرے کو یہ گھن آہستہ آہستہ ختم کر دے گا — شورش کے نزدیک غربت، بیوفانی، معاشرتی خرابی، فحش ادب، آزادہ روی، شوقِ تفریخ وغیرہ اس ادارے کے قیام کے اسباب ہیں۔ لیکن اصل مرکزی نظریہ یہی ہے کہ ہمارے نظامِ حیات کی اقتصادی اور معاشرتی چیزوں بالکل ڈھیل ہو چکی ہیں۔ جب تک یہ نظام نہ بد لے گا عصمتِ فرشتی بند نہ ہوگی۔ اللہ اور رسولؐ کے احکام بہت سُناتے جا چکے، اخلاق کے وعظہ بہت ہو چکے لیکن نتیجہ کچھ نہ نکلا۔ اور بعض اہل فکر کی سمجھ میں یہ بات نہ آئی کہ اسلام بھی اپنی تعلیمِ اخلاق میں محض اسی لیے کامیاب ہوا تھا کہ اس نے معاشرے کو اقتصادی اور معاشرتی نا برابری سے پاک کر دیا تھا۔ اس کے بعد اسلام نے منہیات پر جتنی زبردستی اور تنفسیت و ترہیب روا کھی اس کا مخاطب وہی پاک شدہ نظامِ معاشرت تھا۔ معاشرے کو انتہائی شروت اور انتہائی ناداری میں تقسیم کر دینا اور ہر طرف

آنادگی و اباحت کی فضاضید اکر دینا اور اس کے بعد تو قرکھنا کہ لوگ احکام اسلامی کی تعمیل میں منہیات سے مجبوب رہیں گے بہت بڑی زیر دستی ہے۔

---

شورش نے اس کتاب کے پہلے اور دوسرے باب میں عصمت فروشی اور طوالفیت اور مجلس پرستی کی جو تاریخ بیان کی ہے اس سے ہر شخص اسی نتیجے پر پہنچ گا کہ اس ادارے کو ابتدائی زمانوں میں مذہب کی اور بعد کے ادوار میں سلاطین و امرا۔ کی سرپستی حاصل رہی۔ اور انہی کی فخش نوازوں نے اس کو دوام بخدا۔ کچھ بھی بالکل بھی کیفیت ہے۔ — تصور کی بعض محفلوں میں "شیخ مجلس" مجبراً کرنے والی طوالفونوں کو عطیات سے نوازتے ہیں اور سرایہ ڈاروں کی دولت تو شب و روز ہی ان پر سچھا و سہوتی ہے۔

مچھڑتی اور یازار شیخوں پر یاں اور ہیراً منڈٹی کے متعلق تفصیلات اپنا ماجرا خود ہی بیان کر رہی ہیں کسی تعارف و تشریح کی صورت نہیں۔

طوالفون کا ایک بیان تو یہ ہے کہ امن کا مذہب پسیس ہے اور دوسرا یہ کہ ہم بھی سelman ہیں۔ مزاروں پر چڑھاوے پڑھاتی ہیں۔ پیروں کی نذر نیاز دیتی ہیں۔ یعنی طوالفت آج تک اس حقیقت کا اعتراف کر رہی ہے کہ اس کے سر برپرا تھے اور مذہب دونوں کا چتر عاطفت سایہ نگن ہے۔

---

شورش کے دلفریب اندازِ تحریر کی سجاوٹیں اور شوخیاں اس وقت درجہ کمال کو پہنچتی ہیں جب وہ نیایا گیوں کی داستان سے نکل کر ڈیسے داربیوں کے تذکرہ جیل کی طرف عنان تاب ہوتا ہے۔ لیکن خورشید اور نیلم کے بیانات میں جو فطریت اور حقیقت ہے، جو سادگی اور سلاست ہے، جو خلاص اور صداقت ہے وہ ڈیسے داربیوں کے ذکر دنکر میں مفقود ہے۔ صرف شمشاد۔ انتیاز۔ ممتاز اور شہناز ہی کو مصنف نے طباعی، تفاسیت، ادب اور تفہیم کے پکڑنے حسین میں ڈھالنے کی کوشش نہیں کی۔ بلکہ ڈیسے داربیوں کی صحبت کے طبق سے محمد دین تا نگے والا۔ حمزی طبلے والا، مائی وزیر بلکہ شوکت یہی جڑاں کے حفاظتیں حیات کا وہ علم اور ان کے اظہار کا وہ ملکہ رکھتے ہیں کہ ہمارے بڑے بڑے فلسفیوں اور ادیبوں کو نہیں۔ پھر مختار نے تو عالم موسیقی کے متعلق معلوم کے وہ دریا پہاڑے ہیں کہ مختار تو مختار آغا حشر کو بھی میسر نہ ہوں گے۔ خدا جانے یہ مصنف کے کمال انشا اور مهارت تحریر کا کہ شہر ہے یا آج کل طبی سچ پچ ہی غزناط ولپرا دکی جانشین بن رہی ہے کہ اس میں ایسے ایسے حکیم۔ حکیم۔ ادیب اور معنوی جمع ہو رہے ہیں۔

ممتاز بہت ہی ذہین و طبائعِ لڑکی سی یعنی شورش کی قلم کاری نے اس سے بلندیوں تک پہنچا دیا ہے۔ اور شہناز کتنی ہی عالم فریب بر قاصہ

سمی لیکن ذرا شورش کے فلم سے "اویت کا اسراف" ملاحظہ ہو۔ اس کا ناچ تیز ہوتا گیا۔ اس کی دھنیں چھلیتی گئیں۔ اس کے پھر سے کارنگ صرخ ہوتا گیا۔ اس کی ادائیں نکھرتی گئیں۔ اس کے پہلوں کھلتے گئے۔ اس کے شعلے ٹوٹتے گئے۔ اس کا روپ سوا ہوتا گیا۔ اس کی جوانی کا الاؤ بھر کتا گیا۔ کبھی اروں کی طرح بڑھی کبھی پنکھڑوں کی طرح سمٹی۔ کبھی خوبصورتی طرح چھلی۔ کبھی سمجھ کی طرح کونڈی۔ کبھی بیٹا کی طرح چھلکی، کبھی ساغر کی طرح ھنکی، کبھی گلاب کی طرح ہمکی۔ کبھی بلبل کی طرح چکی، کبھی گھناؤں کی طرح اٹھی، کبھی بینکے کو نکل گئی۔ کبھی بندے کو آگتی کبھی آغوش بن گئی کبھی رنگوں کا پیکرن گئی۔ لیکن جیسے جیسے وہ ناچتی گئی، اس کا ہر زاویہ سوال بنتا گیا۔ فرشتوں کا زہر خند۔ قدرت کا نوحہ۔

میرے نردوں کی بیزیادہ تر شورش کا حسن نظر ہی ہے کہ اسے شہناز رقصہ فلک یا آکاش کی اپسرا" بن کر نظر آئی اور شورش کا توازن تحریر اس کے فنِ رقص کی موجودی میں تنکا بن کر بر گیا۔

کتاب کا مجموعی اثر یہ ہے کہ فخش کا پیشہ نہایت لفتر انگریز ہے، فخش کی گلیاں نہایت غلیظ ہیں۔ فخش کے کاروباری نہایت مکروہ اور گندے ہیں، اور یہ ادارہ ہمارے معاشرے کے پھر سے پر کوڑھ کے زخم سے کم نہیں۔

لیکن رقص و موسیقی فنونِ لطیفہ ہیں اور جو عورتیں اس فن میں کمال پیدا کرتی ہیں اور لطیفہ سنبھل اور حاضر ہوائی میں بھی ہمارت رکھتی ہیں۔ وہ پسندیدہ ہیں قابل قدر ہیں۔ مستحقِ محبت ہیں لیکن شورش نے اس محتک کو حل کرنے کی کوشش نہیں کی کہ فنونِ لطیفہ عالیہ رقص و موسیقی کے کمالات نے جسم فروشی کی لعنت سے اب تک کیوں نجات حاصل نہیں کی اور اعلیٰ درجے کی مغنتیہ و تفاصیل کے لیے زانیہ ہڈنامکیوں ضروری ٹھیر گلیا۔

بہر کمیند یہ کتاب شورش کے الجیلے اندازِ تحریر۔ اس کے حسنِ تنہیل اور اس کی لطافتِ ذوق کا مرتع ہے۔ ہماری زبان میں ایسی کتابیں بہت کم ہیں جن میں حسنِ ظاہری اور ہجمالِ یاطقی کو اس طرح جمع کیا گیا ہو۔ میں اس کتاب کا دلی خیر مقدم کرتا ہوں۔

عبدالمجید سالک  
کراچی

## چھرہ نما

باور کیجئے اتنی دیر اس کتاب کے لکھنے میں نہیں لگی جتنی مدت اس سوچ  
میں صرف ہوئی ہے کہ اس کتاب کا انتساب ہوتا کیونکہ ہمارے ہاں ہر کتاب  
کے لیے انتساب مذکوری ہو گیا ہے، عام طریق تو یہ ہے کہ اپنے کسی دوست یا  
بھائی یا بزرگ کے نام مصنون کر دی جاتی ہے بعض مصنف اداروں کو نزدیع دیتے  
ہیں، بعض خاندان کے کسی فرد کو نذر گزرا نتے ہیں اب ایک اور رواج بھی عام  
ہوتا ہمارا ہے کہ مصنف پہلے تو بعض گفتگی و ناگفتگی یادوں کی عمارت کھڑی کرتا  
ہے اور اپھر اس میں ارادت کی شمعیں جلاتا ہے ظاہر ہے کہ میرے سامنے اس  
رمایت سے کوئی عمارت یا ادارہ نہیں ہے۔ لے دے کے دوست رہ جاتے ہیں  
جس دوست کے نام پر غور کیا اس نے کافی پہاڑ دھرا کہ بھائی اپنی عاقبت تو  
خواب کر لی ہے ہماری دنیا کیوں خواب کرتے ہو ان میں سے کتنی دوستوں کا خیال  
ہے کہ میں نے یہ کتاب لکھ کر اپنی عزت میں کوئی امناؤ نہیں کیا ممکن ہے ان  
کا خیال درست ہو کیونکہ اس کی اشاعت سے چمیگریوں کے بہت سے

در واڑ سے کھلنے کا احتمال ہے۔ مجھے اپنے کچھ دوستوں کی اس رائے سے بھی  
اتفاق ہے کہ مجھ جیسے ضمانتی یا سیاسی کے لیے اس کتاب کے بعض پہلو بعض  
اعتبارات سے خطرناک ہیں جس لئک کے لوگ عین بیتی میں اتنے سچتہ ہو چکے  
ہوں کہ عبادوں کے تاریخ ڈالیں، اور دادا صیوں کے بال کٹر لیں وہاں یہ توقع  
رکھنا کہ جوانی تھمت کے بغیر گز رکتی ہے۔ ایک خوش آندسانجہ ہے۔ جوانی  
کا بغیر تھمت گردنا بھی ایک در دن اک المیہ ہی ہے۔

مجھے خود احساس ہے کہ اس پر کوئی حلقوہ بھی خوش نہیں ہو سکتا جہاں تک  
”اس بازار“ کے اعوان و انصار کا تعلق ہے ان کی ناراضی تو سمجھ میں آتی ہے  
کہ مصنف نے ان کے چہروں سے نقاibus الٹ دی ہیں اور یہ ناراضی پس نظر  
کی ہے لیکن اس سے بھی بڑی ناراضی پیش منظر میں ہے اور وہ ہے اُن ”علماء“  
یا ”فقہاء“ کی ناراضی جو ادب کو بھی ”مسلمان“ بنانے پر ادھار کھاتے بیٹھے ہیں۔  
ایسے لوگوں کی زندگی راضی میں بسر ہوتی ہے ان کا محور روایتی عقیدے  
ہیں، انہیں اپنی مصنوعی ممتازت کے سوا اکوئی چیز بھی عزیز نہیں، ان کی ملکسال  
صدیوں پڑانے کے ڈھانی ہے، ان کے خیالات مضر و بیس، ان کا سب سے  
بڑا وصف یہ ہے کہ زمانے کی رفتار کے ساتھ چلنے سے معذور ہے ہیں یہ  
محركات پر غور نہیں کرتے، صرف نتائج پر چنجلا تے ہیں اور ان کی چنجلا ہشیں

بوڑھی ہیں؟ اکبرالہ آبادی نے ان کی تصویر کھینچنے میں کمال کیا ہے سے  
خلافِ شرع کبھی شیخ محتوق تکتا بھی نہیں  
مگر اندر سے اُجا لے یہ پوچھنا بھی نہیں

ان لوگوں کے بوسیدہ عقیدوں میں نفع و ضر کی حدیں زمانہ قبل از تاریخ سے  
استوار ہو چکی ہیں یہ محض قدما کو دیکھتے ہیں، وہ جو کچھ کہا گئے ہیں ان کے نزدیک  
وہی حرف آخذ ہے جس چیز پر جو فہرگ چکی ہے وہ درست ہے، ان کے طبقے  
اہرام صر سے بھی قدیم ہیں، انہوں نے کیوں ہے؟ پر کبھی غور نہیں کیا، البتہ  
کیا ہے، کو صرف وہ تفہید بنایا ہے۔

عورت طوال قت کیوں بنی؟ اس لئے اپنا گوشت کیوں بیچا؟ اپنے بستر  
کو شارع عام بنا یا تو کیوں؟ اس کے باذاروں میں طلوعِ تاریخ سے اب تک  
گھا گھی چلی آتی ہے تو کیوں؟ کیا یہ کہہ دینا کافی ہے کہ وہ زاتیہ ہے امّا اس  
کی سزا سنگساری ہے؟ اور جو لوگ ان کے کار و بار پر مصرا ہیں وہ دلوٹ ہیں؟  
محض نفرت اور مجرد اجتناب تو کوئی علاج نہیں یہ لوگ اس وقت تک نہیں  
ٹھل سکتا جب تک آپ اس کی تشخیص نہیں کر لیتے۔

آپ ایک کوڑھی کی بھی دیکھ جھال کرتے ہیں، پدق کا ایک مرعن بھی آپ  
کی مساعی کامرنے نہتا ہے، ایک اندر سے کے لیے بھی آپ کا دل اچھتا ہے،  
لیکن اس اخلاقی طاعون پر آپ کیوں چیز بھیں نہیں ہوتے؟ آپ کے اخلاق

کی اگر کیوں نہیں دھلتی؟ آپ کا منیر کیوں نہیں ٹوکتا؟ آپ چوری چھپے جنم تو خرید لیتے میں لیکن کبھی کھلہ کھلان سے یہی پوچھا ہے کہ تم یہ تاج محل،“ کبھی بھیتی ہو تو تم نے اجنبی کے ان فاردوں کی عذالت کو رسوانی کے چوڑھے میں کیوں جھونک رکھا ہے؟ تم نے مزدوضے گھر رکھے ہیں کہ اچھی بیٹی ڈولی میں نکلتی اور کفن میں جاتی ہے، لیکن ان بazarیوں“ کے نک سک پر تمہاری والی پسکے لگتی ہے، کبھی یہ بھی تو بیٹی ہی سے کبی ہوتی ہیں۔ آپ کریڈیتے، ان کے بھی حواسِ خمسہ ہیں تمہاری طرح نہیں کہ تمہارے سامنہ وباصرہ کی موت واقع ہو چکی ہے، اور اب حواسِ شلاشہ— ذائقہ، شamerہ، لامسہ پرجی رہے ہو۔

ہم تو اس جینے کے ہاتھوں مر جپے

میں نے یہ کتاب دسمبر ۱۹۷۹ء میں شروع کی، اس وقت تیرے سامنے محض ایک مقالے کا خاکہ تھا اور وہ مقالہ ”چنان“ میں چھپ گیا، لیکن وہ مقالہ ہر پہلو سے ادھورا تھا۔ مرحوم مولانا عبد الجید سالک نے اس کو سراہا اور زور دیا کہ اس موضوع پر کتاب لکھ ڈالو، ان کا خیال تھا کہ ہمارے ادبیبِ زندگی کے کریمِ تلقان پر گفتگو توکرتے ہیں لیکن زندگی کے راست مطالعہ سے کافی کترانے ہیں ان کی اس ہمت افرادی کے باوجود میرے دل میں ایک ناتمام ساخت و کوئی لے دہنا تھا پھر یہ خوف خدا کا خوف نہ تھا کیونکہ وہ سب کچھ دیکھ رہا ہے، یہ ایک انسان کا خوف

متحا۔۔۔ سید عطا اللہ شاہ بخاری کا خوف۔۔۔ جن سے میں نے اپنی جوانی کے بازار سے میں کچھ وحدتے کئے تھے۔ الحمد للہ ان وحدوں کو توڑا نہیں، میں جاننا مشکل ان کے بعض حاشیہ نشین جنمیں میرے گوشت کی چاٹ پر ڈچکی ہے کیا کچھ نہ کہیں گے؟ میری رسوائیوں کی کہانیوں سے ان کے کان پسلے ہی پک چکے تھے ممکن ہے میری اس کتاب سے انہیں صدمہ ہو۔ مجھے یاد ہے شاہ جی نے ایک دفعہ لیلیٰ کے خطوط "پر نظر ڈالی تو ان کی پیشانی پر کچھ بل آگئے تھے اور آج تک انہوں نے قاضی عبدالغفار کے قلم کو معاف نہیں کیا۔

پھر اس بازار سے صحیح سلامت گز رجانا بھی چند ان سهل نہ تھا دولت اور حُسن میں انسانی اعمال کی ہزاروں گمراہیاں پوشیدہ ہیں جب ریشمی آچمل درہ پکوں میں لمرا تے اور گداز جسم ڈربوں سے جھانکتے ہیں تو بالاخانوں کی رونقیں خود بخود حلقة زنجیر پا ہو ساتی ہیں۔ وہ لمحے جوانی کے لیے بڑے ہی شنگین ہوتے ہیں جب پہلویں خواصبورت بسم ہوا اور سائنس کھلا بستر۔ ادھر سکیں بامنوں کے بھرے پکارتے ہوں، ادھر گھنی پیکوں کے بے آواز کنایتے۔ ان ہمہ ستر بالاخوں میں الگ کوئی شخص سلامت نکل آتا ہے تو کہنا یہ پاہیتے کہ اس کی جوانی ابھی ادھوری ہے۔

میں تین برس تک ان مکانوں میں گھوستار ہا بیسیوں دروازے کھلے اور بند

لہ افسوس! شاہ جی بھی اللہ کو پیارے ہو گئے۔

ہو گئے سینکڑوں عورتوں سے ہم کلامی کا موقع ملا کتی آہو چوکڑی بھول گئے کئی  
بُلبلوں نے چپھانا چھوڑ دیا، یہ بھی ہوا کہ راتیں آنکھوں میں کٹ گئیں بارہا ان مقبروں  
کی چلتی پھر تی لاشوں کو چھوڑا، ان کے قبوروں کو فوارہ خون میں ڈھالا ان کے گتیوں  
کی تانیں توڑ ڈالیں اور ان کے زاویہ ہائے رقص بدل دیے ان کی سکراہٹوں کو  
آزردہ کیا امنیں روزا سکھایا اور جو کچھ ان کے اندر رخا، اگلوالیا۔ اللہ کا شکر ہے  
کہ دامن آؤ گیوں سے پاک رہا یہ دل کی نیکی نہ تھی مجھے دل کی صحت پر اکثر شبہ رہا  
ہے تماہم واقعہ یہ ہے کہ

قدم جو راہِ محبت“ میں ڈکھاتے مرے

ہر ایک ذرہ پُکار اکہ دیکھتا ہوں میں

عام خیال یہ ہے کہ گناہ افلاس کی گوکھ سے پیدا ہوتا ہے، میرا معاملہ اس کے  
بر عکس تھا خالی جیب نے گمراہ ہونے سے بچا لیا۔

فی الجملہ یہ کتاب ان جسموں کا مرقع ہے، جن کی قیمت ہر رات چکائی جاتی ہے  
اس تصویر کے خطوط میں تے کھینچے ہیں لیکن رنگ بھرنے کے لیے خون ان سیاہ  
راتوں کے فروختنی چہروں سے لیا ہے گویا۔

انہی کے مطلب یہ کی کہہ رہا ہوں زبان میری ہے بات اُن کی

انہی کی محفل سنوارتا ہوں چارغ میرا ہے رات اُن کی

ایک طریق یہ تھا کہ میں اخلاقی و عظیم کرتا اور اس کے لیے تبلیغی لفظ چنتا۔ لیکن

یہ میرے بس سے باہر تھا۔ اس قسم کے شرعی و عظام جن میں نفرت ہو انسان کو صند پر اُبھارتے ہیں۔ متوار و کتا ہے پس کے لیے دو آدمیوں کی ضرورت ہے، ایک وہ جو سچی بات کرتے اور ایک وہ جو اُسے مستثنے، اور یہ فضناہمارے ہاں سرے ہی سے ناپید ہے۔ دوسرا راستہ یہ تھا کہ میں سیاسی محتسب کی حیثیت سے نقد و بحث کرتا، ظاہر ہے کہ اس سے مجھی تصویر کا ایک ہی رُخ سامنے آ سکتا تھا تا نیسا طریق یہ تھا کہ میں مجرمتاری کھانا، اقل تو یہ ممکن نہ تھا، ثانیاً اُردو میں نیاز فتحپوری جنسیات، پر ایک جامع کتاب لکھ چکے ہیں اور میں نے ابتدائی دو بابوں کے مواد کا ایک حصہ اُسی سے اخذ کیا ہے، ثالثاً میرا موصوف عجف تاریخ نہیں تھا بلکہ کچھ اور بھی تھا جس کی اہمیت آپ پر اس کے سطalue ہی سے واضح ہو سکتی ہے۔

میں نے جو کچھ لکھا ہے آپ اس کو ایک ادیب کی کاوش کہ لیجئے۔ ایک ادیب کا کام اس کے سوا کچھ نہیں کہ وہ زندگی کا عکاس ہے وہ جو کچھ دیکھتا ہے اس میں اپنے دل کی دھرم کنیں سو دیتا ہے اور پھر اس کو روشنائی سے کاغذ کے صفحوں میں منتقل کرتا ہے۔ ممکن ہے بعض ادیب مجھے ادیب نہ سمجھیں کیونکہ ادبی ڈکانداریوں میں میرا کوئی حصہ نہیں ہے تو پھر آپ اس کو ایک صحافی کا اداریہ سمجھتے ایڈیٹریوں کو غدر ہو تو خطیب کی بڑی کہہ دیجئے۔ جو مجدد بکی بڑی سے زیادہ قیمتی نہ مسی لیکن بڑا تو ہوتی ہے۔ بہر حال یہ کوئی ایسا مسئلہ نہیں کہ

آپ اس پر کسی الجھن میں پڑیں آپ اس کو فقیر کے بول بھی کہ سکتے ہیں، البتہ ایک چیز بوجہ کھلکھلی ہے وہ ہے اسلوبِ بیان۔ آپ کہیں کسی فقرے کی دلکشی میں کھو جائیں اور جو کچھ بین السطور میں ہے اس کو طاق پر رکھ دیں تو یہ میری بد نصیبی نہیں آپ کی ہوگی۔ میں نے جو پیرا یہ اختیار کیا ہے، وہ موصوع کی مناسبت سے درست ہے اصل چیز خواہ نہیں بلکہ وہ اسرار ہیں جو تئی خانے میں ہیں۔

میں نے ان چار ساڑھے چار برس میں کوئی چھ سو لڑکیوں سے فحاشی کے اسباب کی چھان پٹک کی ہے جو نتیجہ برآمد کیا وہ حسب ذیل ہے:-

| تعداد | سبب                    |
|-------|------------------------|
| ۱۰    | انتہائی افلام          |
| ۲۸    | خادوندوں کی ترغیب      |
| ۳۲    | خراہشاتِ نفسانی کی شدت |
| ۳۵    | صحبت بد کا اثر         |
| ۵۲    | والدین کی ترغیب        |
| ۳۸    | ماشقوں کی بے وقاری     |
| ۲۲    | سیاسی اغوا             |
| ۱۹    | والدین سے ناراضی       |

| تعداد | سبب               |
|-------|-------------------|
| ۱۳    | سرپریزوں سے اٹھاؤ |
| ۸     | گھر بیویوں سے     |
| ۱۳    | شوہروں کی دغا     |
| ۹     | ادبی معاشرتے      |
| ۹     | تن آسانی          |
| ۲۸    | منمبوط تعلیم      |
| ۱۱    | ملاز مستیہ        |
| ۱۱۲   | خاندانی پاشیہ     |
| ۱۰    | شو قبیہ           |
| ۱۹    | اتفاقیہ           |
| ۱     | جو ش انتقام       |
| ۳۷    | اور دوسرے اساب    |
| ۴۰۰   | ہمیزان            |

آخر میں ایک اعتراض ہو سکتا ہے کہ یہی نے روگ تو پیش کر دیا ہے لیکن علاج تجویز نہیں کیا اس قسم کی باتیں عموماً لوگ کہتے ہیں ہمارا یہ کو دوسرے کے سیاسی ہم زلف ہوتے ہیں، یہی نے چور بازاری کی نشاندہی کر دی ہے اب یہ کام

ارباب حل و عقد کا ہے کہ وہ اب بھی اپنی معرفت و عقولوں کا سہارا لیتے ہیں یادستوریہ  
کی سفارشات کے تحت کوئی قدم بھی اٹھاتے ہیں۔

شورش کاشمیری

---

## رہنمی کا پہلا شکار

عورت میں مجرمتیت کی قائم مقام فحاشی ہے۔ ایک پیدائشی فاحشہ اخلاقی پاکی ہے۔ ایک مجرم اور ایک فاحشہ میں کیساں خصوصیتیں ہیں۔ اخلاق کا نقدان، سنگدلی کا وجود، بدکاری کا سیلان، تلوں مزاجی، تن آسانی عادتی اور سلطی مسرتوں کا شوق اور خود بینی و خود نمائی کا جذبہ۔

طوالفہ کا مستعمل مفہوم بازاری عورت ہے۔ ہر اس عورت کو جو اپنے جسم یا آواز کا بیوپار کرتی ہے۔ طوالفہ کہتے ہیں۔ ولیسے لغت میں طالفہ کی جمع طوالفہ ہے اور طالفہ بھی جو بھی ہی کے معنی میں مستعمل ہو گیا۔ پھر فترفتہ طوالفہ نے جمع اس لیے طالفہ بھی جو بھی ہی کے معنی میں مستعمل ہو گیا۔ اور اب اس کا اطلاق ہر اس عورت پر ہوتا ہے جو مفرد کے معنی پیدا کر لتے۔ اور اب اس کا اطلاق ہر اس عورت پر ہوتا ہے جو پیشہ کرتی ہے۔ ان فاحشات کو ٹھیکہ اردو میں بیوایارندی بھی کہتے ہیں۔ یہ کہنا محال ہے کہ سب سے پہلی طوالفہ کون ہوتی ہے اس کا تعلق کس نگک یا قوم سے تھا، اُس کے باپ یا بھائی کون تھے، اور کس شقی القلب نے پہلے پہل

اس کو بیسرا بننے پر مجبور کیا۔ بظاہر چند معلومات ہیں جو سینہ پر سینہ چلی آتی ہیں یا بعض آثار و مظاہر ہیں جن سے ایک اندازہ استوار ہوتا ہے اور کچھ قیاس ہیں جن پر ایک عمارت کھڑی ہو سکتی ہے۔ ان سب کے مطالعہ سے یہ ضرور ثابت ہوتا ہے کہ دُنیا میں رہنے والی کاملاً شکار عورت کی عصمت ہوتی ہے اور غالباً انفراد کی ملکیت کا تصور بھی اسی سے ماغز ہے۔ یعنی محنت کے استھان سے مددوں پہلے عصمت کا استھان شروع ہو چکا تھا۔

جیسے جیسے معاشرہ بدلتا گیا عورت سے تعلقات کی نزعیتیں اور خصوصیتیں بھی بدلتی گئیں۔ ہر زمانہ میں ایک نیار و پر رہا۔ معلوم نہیں دھات اور پتھر کے زیان نہیں عورت اور مرد کے تعلقات کا صحیح نقشہ کیا تھا۔ لیکن سانچتی دور کی ایک نئی مدت تک ہر مرد عورت کو مشوانی غذ ا سمجھتا رہا اور اس کے حصول کا طریقہ شکمی غذ ا کے حصول سے مختلف نہ تھا ایک طاقت ورقبیلہ کمزور قبیلہ کی آبادیوں پر چڑھائی کر دیتا۔ سردار گھوڑے پر سوار ہوتا۔ چند لوگ لفڑوں پر چوٹ لگاتے اور باقی نبرد آزمائتے، حملہ اور مفتور مردوں کو قتل کر دیتے جو عورتیں مردوں کے تخلیہ میں آچکی ہوں ان کو بلاؤ کر ڈالتے کتواریوں کو لشکر دلان میں بانٹ دیتے اور اس طرح فاتح بن کر رکھتے۔

(صحیفہ فاضیوں باب ۲۱۔ آیت۔ الغایۃ ۲۴)

بظاہر عجیب سی بات ہے، لیکن ایشیائی اقوام میں برات کا جو طریقہ

راجح ہے اس پر غور کرنے سے پتہ چلا ہے کہ شادی دراصل اس عکسیت ہی کے  
ثہافتی ارتقائی ایک معاشری صورت ہے اور وہ تیور جو دلہنیں پہنچی ہیں ان  
عکسی فتحنالیوں ہی لی علاستیں ہیں یہاں تھکلیوں کا بدال پورٹیاں ہیں یا کڑے، بڑیوں  
کی جگہ پاؤں کی جھانجھنیں ہیں، طوق کی جگہ منسلی مالا اور کنٹھا ہیں۔ نکیل کی جگہ تھفا اور  
بالیاں ہیں۔ اسی طرح دلہن کے ماتھے پر جو سونے کا طینکا ہوتا ہے اس کی صورت  
عورت کے انداز پر ہے۔ اب یہی قیدی عورتوں کی جو صدیوں پر اُنی تصویریں  
دیکھنے میں آتی ہیں، ان سے اس کی توثیق ہوتی ہے۔

یہ دور گیا تو اشتراک فی المساوا کی بنیاد پر یہی یعنی ایک عورت کو اس مرد کی  
ملکیت قرار دے دیا گیا جو اس کی دسترس رکھتا تھا، بعض محققین کا خیال ہے کہ  
فخش کے غیر شعوری مرض کا ابتدائی علاج نظام امہانی اور نظام بطریقی کا قیام  
تھا جو ہزارہا تاریخی کروڑوں کے بعد مرد اور عورت کے موجودہ رشتہ تک پہنچا  
ہے۔ چنانچہ عورتوں کے فخش پر بیسوائی کی یومِ ہرگز ہے اس کی عمر چند ہزار برس  
سے زیادہ نہیں۔ البتہ اس سوال پر خاصا اختلاف ہے کہ فحاشی عہد و حشت کی  
یادگار ہے یا نہیں؟

بعضوں کا خیال ہے کہ فخش کاری عہد و حشت سے بہت بعد کی چیز ہے۔  
اور بعض کہتے ہیں کہ اس عہد کا انسان اس تصور ہی سے خالی الذہن تھا عورت  
اور مرد شروع ہی سے ازدواجی زندگی میں رہے صرف ماحولی صورتیں بدلتی

رہیں۔ لیکن اس پر سب کااتفاق ہے کہ شروع شروع میں ازواج کی تین صورتیں  
سمیں۔ اولاً مرد کئی بیویوں کا شوہر ہوتا۔ ثانیاً عورت کے کئی شوہر ہوتے۔ ثالثاً  
عورت اور مرد ایک محدود زمانے کے لیے ایک دوسرے کے لئے مخصوص ہو  
جاتے تھے۔ چنانچہ عورت کے اس فحش ہی کا نتیجہ دفتر گشی کاررواج تھا۔

ایک اور عجیب بات جو ہمیں نظر آتی ہے وہ انسان کے ابتدائی مذاہب سے  
فتش کا گھٹہ بندھن ہے۔ تمام مذاہب انسان کی دُکھتی ہوئی پیٹھ کو سہارا، ۰۰ بُنر  
کے لئے آتے تھے لیکن مرد بُنار سے اُن کی اصلی رُوح تو ختم کر دی گئی ایک  
جسم باقی رہ گیا اور وہ ان لوگوں کے ہتھے چڑھ گیا جو فحش کے مختلف محرکات کو  
بھی بخالہ عبادات سمجھتے رہے یہ تو انسان کے ابتدائی مذاہب کا حال تھا۔ خود  
عالیٰ مذاہب امتدادِ زمانہ کے باعث اپنے پریووں کی نفسی خراہشوں کا شکار  
ہو گئے اور رفتہ رفتہ انسانی فطرت کی کجر وی نے ان میں بھی فحش کے لئے کوئی  
نہ کوئی گوشہ تلاش کر لیا۔ چنانچہ اکج عالمی معاشرہ میں جتنی بھی فاحشات میں تمام  
”مذہبی“ میں اور ”مذہبی“ اس مفہوم میں کہ ”خدا اور آخرت“ کے تصور پر ہماری ہی  
طرح یقین رکھتی ہیں۔

یونان کے ایک مشہور سیاح ہیرودوٹس لاد۔ ۵ ق م نے لیدیا کے سفرنامہ  
میں شاہ الیانیس کے مقبرہ کا یو جمال لکھا ہے اس میں بتایا ہے کہ اُس کی تیاری میں  
جوز قم صرف ہوتی اُس کا بڑا حصہ پیشہ اور عورتوں کا دیا ہوا تھا، اسی مورخ کا کہنا

ہے کہ عام لوگوں کی لڑکیاں پیشہ کھاتی اور اپنے جہیز کے لئے روپیہ جمع کرتی تھیں۔ باہل کے لوگ اپنی عورتوں کو افادتیہ دیوی کے مندر میں مردوں سے اختلاط کے لئے بسچ دیتے تھے۔ ان عورتوں کی چوتھی میں پھول گندھے ہوتے تھے یہ غیر مردوں کی راہ نکلتیں جب کوئی عورت کسی مرد کو پسند آ جاتی تو وہ اُس کی جھوٹی میں چاندی کا سکھ پہنچتا۔ دیتا وہ بخار و ناچار، اس سکھ کو فبول کر لیتی اور سامنہ ہو جاتی۔ گھر لوٹتی تو اُسے فخر کی چیز سمجھا جاتا تھا۔

یونان میں فلور بلیا دیوی کا میلہ آٹھ دن کے لئے لگتا تھا۔ اور ان آٹھ دنوں میں زائروں کے لئے رومہ کی لڑکیاں سامانِ علیش مہیا کرتی تھیں۔ افریقیں اعسنا تے جنسی عبادت کا جزو تھے اور لوگ انہیں اپنی اپنی دوکانوں اور مکانوں میں لٹکائے رکھتے تھے۔ ہندوستان میں اس کی نشاندہی شولگ سے ہوتی ہے۔ زمانہ قبل از تاریخ کے تذکروں میں سوڈان اور دوسری آبادیوں کے متعلق اس قسم کی معلومات درج ہیں، یورپ کے غاروں سے قبل از تاریخ کے جو آثار ہائیڈ آتے ہیں ان کی ہدایت سے بھی اعضاً تولید ظاہر ہوتے ہیں اور یہ سب صورتیں پتہ دیتی ہیں کہ اس تحدیٰ فی ارتقاء سے پہلے تمام سماج میں فحش کا رواج متھا اور لوگ جنسی اشغال کو عبادت کا درجہ دیتے تھے۔

یہ تو خیر تاریخ سے پہلے کی باتیں ہیں۔ ولنڈنیزیوں نے جس زمانے میں باوا فتح کیا جنگل میں ایک توپ چھوڑ گئے۔ عوام نے سمجھا کسی دیوتا کا عضوٰ مخصوص

ہے پوچا شروع ہو گئی۔ باخچہ عورتیں زرق برق لباس پہن کر توپ کی زیارت کو جاتیں اس پر گھوڑے کی طرح بیٹتیں اور اولاد چاہتیں، پھول اور چادل جو پڑھاتے جاتے آخر عیسائیوں نے حکومت پر زور دے کر اسے اٹھوا دیا۔

سند رِ اعظم کے زمانے میں ”ند ہبی فرش“ کا خاصاً ساز درہ رہا۔ جب کوئی عورت اپنی ہمسانی کو طعن دیتی تو کہتی، تو اس قابل نہ تھی کہ تیر سے کربنڈ پر ہاتھ دالا جاتا اور یہ دلیوی کے مندر میں سرفراز نہ ہونے کی طرف اشارہ ہوتا بائبل میں فحاشی کے متعلق بہت سی روایتیں ہیں جیب عبرانی کسی مسئلہ میں صفت اٹھاتے تو زور دینے کے لئے اپنے عضو پر ہاتھ رکھ کر قسم کھاتے تھے۔ چنانچہ

(TESTIMONY) معاہدہ (TESTAMENT) شہادت اور (TESTICLE) خصیتیں کامادہ ایک ہی ہے، قدیم مصروفیں میں عضو کو اور پر اٹھا کر سم کھانے کا رواج تھا۔ ان کے ہاں اولاد کے لئے جو تعویذ استعمال ہوتے تھے وہ اعضا جنسی ہی کی مرموز صورتیں تھیں ڈیلوں پورٹ کا خیال ہے کہ ہندوؤں کا نگم، یونانیوں کا فیلیس، رومیوں کا سپرایپ اور عیسائیوں کی صلیب مردانہ عضو ہی کی مرموز شکلیں ہیں۔ اس زمانہ کے دانشوروں کی جیسا تھا کا یہ حال ہے کہ ڈاکٹر افغان شیدر اسٹون نے گرجاڑ کی تعمیری ہیئت پر بحث کرتے ہوئے اسے بھی جنسی اعضا کی یو قلمونیوں سے مماثلت دی ہے۔

ہمارے نزدیک یہ سب مادتیت کی نکار گستاخ کے کر شئے ہیں لیکن یہ بات ضرور

معلوم ہوتی ہے کہ ایک زمانہ میں فحش کو انسانی مذاہب کی سرپرستی حاصل رہی  
ہے اور یہ مذہبی فحاشی ہی کے بُرگ و بارہیں جو مرور آیام سے طوالِ افت کے وجود  
میں منتقل ہو گتے ہیں۔

آج کی تجھبہ عورتیں دراصل قبیم الایام کی مذہبی فحاشات، "کار و عمل" ہیں۔  
جن عورتوں کو یونان میں پتا رہ، روم میں کنواری، بابل میں کاوشتو، ہندستان  
میں دیوداسی اور بنداد میں جو اری کہا گیا ان ہی عورتوں کی تحریکیت کا نام طوالِ افت  
ہے۔ اس بازاری فحش کے محکمات میں سے بعض یہ ہیں:-  
اولاً۔ معاشرے کا اخلاقی ارتقاب جس سے متعدد ملکوں میں ازدواجی زندگی  
باضا بطہ اور نہتہ بیوگتی اور اس زندگی کو شہوانی انتشار سے بچانے کے لئے  
پیشہ دروں کو ایک ادارہ بنادیا گیا۔

ثانیاً۔ مردوں اور عورتوں کے تناسب کا فرق جس سے خرابی کے بُرگ و بارپیدا  
ہوتے ہیں۔ چنانچہ جن ملکوں میں یہ فرق بڑا نہایا ہے وہاں فحاشی بھی اسی  
نسبت سے نایا ہے۔

ثالثاً۔ وہ افراد جن کی بے ذہبی عیاشیاں غاذی اغذیوں کے درپے ہوتی ہیں۔  
رابعًا۔ طبقاتی سماج میں اقتضادی تفاوت اور انفرادی ملکیت کی مضرتیں۔

حکیم سولن دُنیا میں پہلا شخص گزرائے ہے جس نے خانہ بہ خانہ فحاشی کی روک تھام  
کے لئے یونان میں سب سے پہلا چکلہ قائم کیا۔ اور بزمِ خویش ان جنبی کجر دیوں

کور و کنچا چاہا جن میں پُرالیو نان مخصوص رہتا۔ نتب یونانی قوم کی اخلاقی پستی کا یہ حال  
متناکہ سب سے پہلے جن دو انسانوں کے بھتے انہا عقیدت کے لئے بناتے گئے  
ان میں ایک فاعل تھا دوسرا مفعول۔ ہر موڑ پس اور ارسٹو گیٹن الگ کسی لڑکے  
کو چاہتے والا شہروار نہ ملتا تو وہ سترم محسوس کرتا۔ اور الیسا رٹ کا عزت کا مستحق  
سمجھا جاتا جس کے درجنوں عشقاء ہوتے، کتنی شہروں میں لڑکوں سے شادی  
رپانے کا رواج تھا۔ یونانی خرافیات میں ایسے مندوں کا ذکر موجود ہے، اور  
بعض کتبے ملے ہیں جن سے اس کی تصدیق ہوتی ہے۔ کتنی محققوں کا خیال ہے کہ  
لڑکوں سے شادی کا رواج دراصل صبیط تولید کی طرف پہلا قدم تھا۔ خود سقراط  
نے اس فعل کو مستحسن قرار دیا ہتھی اک ارسطو نے لوگوں کو مشورہ دیا کہ وہ بیویاں  
ترک کر دیں اور استلذا اذ بالشل اختیار کریں۔ ان حکما۔ ہی کی توشیق و تحریک پر  
امرو پرستی خاص نخاص لوگوں تک محدود کر دی گئی، یعنی صرف آزاد شہروں اور  
بانکے شہروں ہی کو استلذا اذ بالشل کا حق حاصل تھا۔ غلام اس کا تصور بھی نہ  
کر سکتے تھے ان کے لئے یہ جرم تھا اور اس کی سزا موت تھی۔ جب یہ شوق عام  
ہو گیا تو اس کو ایک معاشرتی خوبی سمجھا گیا، یونانی حکومت نے اس کی سرپرستی  
کے لئے مختلف قانون نافذ کئے۔ ادھر پرنس کو عجم کہتے تھے چنانچہ مذاق عجم کی  
عورتوں سے زیادہ لڑکے تھے۔ ادھر پرنس کو عجم کہتے تھے چنانچہ مذاق عجم کی  
ترکیب اخلاقی احوال کا ایک پُرال نقشہ پیش کر دیتی ہے پارس سے یہ ویا ارگرد

کے ملکوں میں بھیل گئی۔ افغانستان سے بلوچستان اور سندھ تک پہنچ گئی۔ اُدھر چینی ترکستان میں عصمت فروش لڑکوں کا ایک طائفہ پیدا ہو گیا۔ سرپار آس نیپر نے ۱۸۷۵ء میں جب سندھ فتح کیا تو کچھی میں زنا نہ تجھے غانوں کے علاوہ تیس اُٹے عصمت فروش لڑکوں کے بھی ملتے۔

حضرت لوٹکی قوم کا ذکر توریت میں آچکا ہے چنانچہ استلذا ذ بالشل کے لیے لواطت اسی سے مانوذ ہے، توریت میں استلذا ذ بالشل کے بڑے مرکزی شہر کا نام ستو م بیان کیا گیا ہے انگریزی کا الفاظنا (۱۹۰۱ء) ۵۵۸ء میں اسی سے بنایے۔ یورپ میں کئی مسیحی فرمازداویں نے قمباوں کی سرپرستی کی وہ ان کی آمدنی سے اپنے خواہ مذہب حاصل رہنے۔ لیکن بعض نے ان کا قلع قلع کرنا چاہا، ایک ہزار برس سکے نسل بعد نسل اصلاح احوال کی کوششیں کی گئیں۔ یہاں تک کہ ناخشنہ عورت کے لئے سزا مقرر ہو گئی، لیکن فحاشی کہیں بھی بڑک سکی۔ بالآخر ان کے ادارہ کو تسلیم کر دیا گیا کوئی ریاست نے دنیس کے سفر نامہ میں لکھا ہے کہ ستر ہویں صدی کے آغاز میں بیس ہزار کے قریب کسبیاں ایسی تھیں، جن سے حکومت کو اتنا قائدہ ہوتا تھا کہ اس سے ایک درجن چینگی بہمازوں کے مصارف پورے ہوتے تھے۔

یونان ڈھلاتور و مابڑھا، وہاں عورت کا درجہ نسبتاً وقیع تھا۔ لیکن روما کا آنکاب بھی ڈھل گیا اور فحاشی کا ایسا زور بندھا کہ سرس و جسما معلم اخلاق اور سحر بیان مقرر جس نے خطابت کے اصول مدون کئے ہیں، نوجوانوں کے کسبیوں سے ظاہٹانے

کی تائید کرتا ہے۔ ہر چند مسیحیت نے تمیبگی کی روک مقام کی لیکن بعض انفرادی مسامعی کے علی الرغم مسیحی ممالک وہ کھل کیتے ہیں کہ اب گناہ بھی آرٹ ہو گیا۔

عالگیر نہ اہب میں اسلام پہلے اذہب ہے جس نے عورت کو نصف کائنات سے تعبر کیا، اس کے حقوق تسلیم کئے فحش کی مخالفت کی، زنا کو حرام قرار دیا اور چکلہ کے تصور ہی کو محکر دیا لیکن جب مسلمان بادشا ہوں کے دل و دماغ اسلامیت کے تصور سے غالی ہو گئے تو سبھی بند ٹوٹ گئے یہ ایک عجیب سی حقیقت ہے کہ ایشیا کے اسلامی ملکوں میں تمیبگی کو مسلمان بادشا ہتوں نے پروان ہیں جو چلایا بلکہ اُس کی کار و بار سی قیا میں بعض دلچسپ پیوند بھی لگاتے ہیں، اور یہ صورت حالات ظاہر کرتی ہے کہ عورت بادار فحش کی جس منزل سے بھی گزری ہے اس کے ذمہ دار مرد ہیں اور صرف مرد نے عورت کو کھلونا سمجھا، چنانچہ مرد کی نفسی خواہشیں کے غلبے کا نام ہی فحاشی ہے کوئی عورت فاحش ہوتا پسند نہیں کرتی سستی کہ ایک طوائف بھی نسوانی حیات سے ہی نہیں ہوتی ماسوا اُن عورتوں کے جن کی عادت پختہ ہو کر نظرت بن جاتی ہے کبھی کوئی عورت برصاد رغبت مختلف مردوں کا کھلونا بننا کو ادا نہیں کرتی آپ کسی بھی کبھی کے دل کو ٹوٹ لئے اور اُس کی روح کے زخم سے کھنڈ اٹا کر دیکھتے آپ کو معلوم ہرگاہ کہ وہ محفوظ اس لئے منڈھے پر بیٹھتی ہے کہ اس کی "عورت" مر جکی ہے اور جو باتی ہے وہ عورت نہیں بستر ہے۔ دراصل جسمانی فحاشی ایک طاعون ہے۔ اس کا مریض بھی دُق کے مرضیں کی طرح چاروناچار

زندگی اب رکرتا ہے۔

جن حکماء نے تمیل کے انسداد کی تحریکوں کا جائزہ لیا ہے، ان کا خیال ہے کہ تمیل ناگزیر معصیت ہونے کے باوجود ایک مفید ادارہ ہے۔ یہ معزز گھر انوں کی عفت و عصرت کا پشتیان ہے۔ ایک فلسفی شاعر کا قول ہے۔  
کبی اخلاق عامہ کی بد اخلاق نگران کار ہے۔

بلوک اس لکھتا ہے طوائف خود کو مجموعیت پر قربان کر دیتی اور اپنے جسم کو معزز خانہ انوں کا پشتیان بنادیتی ہے۔ شوپنہار کہتا ہے کہ سیاں وحدت اندواج کی قربان گاہ پر انسانی قربانیاں ہیں۔

یکی تے تاریخ اخلاقی یورپ میں کسیوں کو بے شمار خانہ انوں کی پارسائی کا نگہبان قرار دیا ہے، ایک عجی مصنف نے لکھا ہے کہ اس معاشرہ میں استلذا ذ بال صند کا بہت بڑا بوجھ طوائف کے کاندھوں پر ہے۔

ضد ورسی نہیں کہ ہم ان رالیوں سے اتفاق کریں ان کے مصنف غالباً سماج کے معاشی تعلقات پر غور نہیں کرتے حالانکہ جتنی خرابی ہے وہ طبقاتی ہے اور طبقاتی ملکوں ہی کے فکر و عمل نے طوائف کو ناگزیر معصیت قرار دیا ہے۔

طوائف کا ایک سیاسی پہلو یعنی ہے اس نے اپنے حُسن و قبح کے باوجود بڑے بڑے دماغوں پر حکومت کی ہے، کئی شہنشاہوں کو زیر نگین کیا کئی مملکتوں کو اُجاڑا، کئی فرماز و اُوں کو چھکایا، عیاشوں کے خزانے لٹوادیے۔

سلطنتوں کی بنیادیں ہلاڑالیں، حرمت شاہی کو خون کے آنسو روایا، نسل انسانی کو جنگوں میں جبو نکا، اور جن کی گردنوں میں پھلا ہوا بیسہ تھا انہیں مجبور کیا کہ سوم بیتی کی طرح پھیلیں۔ چنانچہ اور پ اور ایشیا کے اوراق تاریخ کا ایک بڑا حصہ ان کے اذکار و اشغال سے پڑ رہے، مثلاً۔

طوطیہ وی آر گونہ کی شعریات، سپا نوی ادب کا شاہکار تمجھی باتی ہیں درونیکا فرانکو یونانی علم الاصنام کی ماہرو ہوتی ہے۔ فرانس کا شہنشاہ ہنری سوم اس کی ملاقات کو حاضر ہوا تھا، اور چلتے وقت اس کی تصویر لے گیا تھا۔ نیون آن وی لنکلوس کے حسن و جمال کا اتنا شہر، تھا کہ خاندان سیوزن کی تین پشتیں اُس کے چہائے والوں میں گزدیں۔ اس کا مکان بڑے بڑے درباروں کو مات کرتا تھا۔ رہبر ڈپولی ایک شہر کبھی ہوتی ہے جس نے مصری اہرام میں سے ایک ہرم بنوایا تھا۔ پیر تکلیز کے متعلق پلوٹارک نے لکھا ہے کہ اس نے اسپاسیانام کی ایک کبھی کو خوش کرنے کے لئے ایتھرناکو جنگ میں جہزک دیا۔ خود سقراط اس کی صحبت میں بیٹھا کرنا تھا۔

انقلاب فرانس نے تمجیگی کے ایک نئے دور کو جنم دیا، ایک فرانسیسی مصنف لکھتا ہے کہ اس انقلاب کی جیشیت جمہوری اور سیاسی ہے، اخلاقی اور روحانی نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ مشراب خانے محسوساً بن گئے، بازاریاں بیکمیں ہو گئیں، اور بدھلپن پناہ گزیں نے ہم سب کو مستقلیق کر دیا۔ آج عیاشوں کے گروہ ہمارے

بازاروں میں پوکڑ بیان بھرتے پھرتے ہیں۔

صنعتی لیورپ نے مقدس فناشی کو تو قریب قریب ختم کر دیا لیکن اس کی وجہ مہذب فناشی آگئی فحش و گناہ کی نئی نئی تعبیریں کی گئیں۔ اخلاق کو اخلاقی شکے کہا گیا، علائیہ بمحیثیں ہونے لگیں کہ عفت کس بلا کا نام ہے۔ تقویٰ کس کو کہتے ہیں؟ جو چیز منکرت سے جائز ہو جاتی ہے وہ بغیر منا کھت کیوں جائز نہیں؟ جب ہاتھ ملانا کوئی جرم نہیں توجیم ملانا کیوں جرم ہے؟ اچھائی یا بُرا تی کا اپنا کوئی وجود نہیں دونوں ہمارے اپنے ہی فکر کا پر تو ہیں۔

فرانسیسی افسانہ نگاروں کی تجویز پُود نے ان نظریوں کی اشاعت کے لئے اپنا سارا ذریبیان صرف کرڈالا۔ اُنیسوں صدی کے آغاز میں ژورٹس ان ایک مشہور فرانسیسی ادیہ ہوتی ہے جس نے جنسی تعلقات کی زنگارانگی پر زور دیا ہے۔ الغرض ہمیں عالمی جنگ (۱۹۱۷ - ۱۹۱۸) میں لیورپ نے اخلاقی قدروں کی اینٹ سے اینٹ بسجادی۔ تمام لیورپی ملکوں میں فرانسیسی لے گیا فرانسیسی اکابر کا ایک ہی نوع رکھا۔ ”بچے جنو اور جناؤ“، منا کھت کی مزورت نہیں، سکنواری یا بیوہ جو عورت ہیں وطن کے لئے رحم کو رختا کارانہ پیش کرتی ہے وہ عزت کی مستحق ہے۔ ان عورتوں کو اُمِ الوطن کا خطاب دیا گیا۔ ایک فرانسیسی قائد لکھتا ہے:-

”پہلے پچیس“ سال میں ہم کو اتنی کامیابی ہوئی ہے کہ ”حرامی بچہ“ عالمی

بچے کا ہم رتبہ ہو گیا ہے۔ اب صرف اتنی کسری تھی ہے کہ صرف پہلی ہی قسم کے بچے پیدا ہو اکریں تاکہ تقابل کا سوال یہی باقی نہ رہے۔“

ایک معلمہ ناجائز بچہ جننے کے جرم میں معطل کردی گئی تھی۔ اس کو فرانس کی وزارتِ تعلیم نے اس بنا پر بحال کیا کہ نکاح کے بغیر ایا بنانا زیادہ جمہوری طریقہ ہے فرانس کے، اور اس ڈویژن کے کمانڈر نے دورانِ جنگ میں ایک حکم نامہ باری کیا متعابس کے الفاظ یہ تھے:-

”معلوم ہوا ہے کہ فوجی تجہیہ خانوں پر بندوقیوں کے ہجوم اور اجارہ کی وجہ سے سوار اور پیادہ سپاہیوں کو شکایت ہے ہائی کمانڈ ہماروں کی تعداد بڑھاتے کے لئے کوشش کر رہا ہے، جب تک یہ انتظام نہیں ہوتا بندوقیوں کو ہدایت کی جاتی ہے کہ وہ زیادہ دیتک اور اندر نہ رہا کریں اور اپنی خراہشات کی تسلیم نہیں عملت سے کام لینی۔“

جنگِ غظیم نے تجارتی تجہیہ خانوں ہی کو نہیں بڑھایا بلکہ خیراتی تجہیہ خانے بھی قائم کیے۔ ان خیراتی تجہیہ خانوں کا مقصد فوجیوں کی دلخونی تھا، فرانس کی وزارتِ جنگ نے ان خیراتی تجہیہ خانوں کو (WAR-GOOD-MOTHER) کا لقب دیا، اردو اس کے ترجمے ہی سے معدود رہے۔ اب کئی برس سے فرانس میں تجہیگی کا پیشہ انفرادی نہیں رہا بلکہ اجتماعی تجارت اور اجتماعی صنعت کی حیثیت اختیار کر گیا ہے۔ کئی لمبیاں کپنیاں قائم ہیں، ان کے کارندے سے بڑی بڑی تنخواہیں پاتے

ہیں۔ اخبارات میں ان کے اشتہارات پھیلتے ہیں، جن ملازموں کے پرڈمک کے مختلف حصوں سے ان عروسانِ یک شب کی فراہمی کا کام ہوتا ہے وہ اس پیشہ کی باقاعدہ فتنی ترتیب حاصل کرتے اور دفتری معیار پر کام چلاتے ہیں۔

جرمنی میں ڈاکٹر ماگنوس نے لواطت کے حق میں چھ سال تک جدوجہد کی اور حکومت کو مجبور کر دیا کہ وہ اعتساب اٹھانے والے ڈاکٹر ماگنوس کا نقطہ نگاہ یہ تھا کہ جاہین رعناسند ہوں تو حکومت کے لئے کوئی ساندرہ باتا ہے؟ کیا اس سے حملہ کو نقصان پہنچا ہے؟ کیا یہ زیادہ فطری طریقہ نہیں؟ بخوبی اس کو غیر فطری کہتے ہیں اُن کے پاس کوئی دلیل نہیں وہ مخفی ایک فرسودہ قول دھراستے چلے جاتے ہیں، اس کے بر عکس عورت کو مرد سے اعتلاط کا خمیازہ مجھندا پڑتا ہے، یا تو وہ ماں بن جاتی ہے یا بچے منائع کرتی ہے، لیکن لواطت میں اس قسم کا کوئی خطہ نہیں بلکہ اس ہم جنسی سے قباؤں کی افزونی بھی رک سکتی ہے۔

انگلستان بھی اسی تہذیب میں ڈوبا چوا ہے اور اب تو وہاں امر و پرستی قانوناً آزاد ہو گئی ہے۔ امریکہ میں تحریر خاتم اُرث کے درجے میں ہیں۔ اس کی بدولت امریکیہ میں ہر سال کم سے کم ۵ لاکھ حمل ساقط ہوتے ہیں اور وہ ہزار ہزار اہم بچے اس پر مستزد ہیں جو موتوں کے گھاٹ اُنار دیئے جاتے ہیں۔ کتنی سال ہوتے ہیں مجلس اقوام نے مختلف ملکوں سے فاختات کے بوجاد و شمار حاصل کئے تھے وہ براستے نام ہیں۔ جتنی فاختات تمام عالمی ملکوں میں بیان کی گئی ہیں اُتنی

فاحشات ان میں سے کسی ایک عکس میں ہیں۔ اس بورڈ و اسماج نے (جو اتحاد  
کے نقطہ آنکھ تک پہنچ چکا ہے) دو چیزیں دافع کر دی ہیں (۱) محنت کی بوٹ کھوٹ۔  
(۲) عصمت کی خرید و فروخت۔ سامنئی نظام کے ڈھیلاب پڑھانے کی وجہ سے پیشہ ور  
فاحشات تو غتم ہو رہی ہیں مگر ان کی جگہ غیر پیشہ ور فاحشات نے لے لی ہے۔ ہر  
متمول انسان کو ذہنی و جسمانی عیاشی کے لئے پورے سماج پر دسترس ہے تمام  
معاشرہ ایک طوائف ہے اور پورا آرٹ ایک چکلہ، رسیل کو اندر لشہ نخا کر آئندہ  
نصف دنیا کے باپ وزرائے ہوں گے یا پادری۔؟

---

# ایک ہی تصور کی سوچتہ

کہاں نے ایک خوبصورت آبخوارہ بنایا، لوگوں نے اُس کو جامِ صہیبا بنایا۔ کہاں نے ایک جامِ صہیبا بنایا اور لوگوں نے اس کو آبخوارہ سمجھ کر مسجد کی دیوار پر رکھ دیا تو پھر کیا اُس سے منی کی حقیقت بدل گئی؟ پالہ میں پا ہے شراب بھروسہ پا ہے زمزم۔ عورت کو بلسیوا بنادو یا گھر کی ملکہ، جو پا ہے بنادو، لیکن ہر حال میں وہ عورت ہی ہے۔

(فاضی عبد الغفار)

ایشیا میں طوائف کا معاشری نظام یورپ کے معاشری نظام سے مختلف ہے لیکن بنی اعتیار سے دونوں میں ہمہنگی ہے۔ دونوں بازاری شراب ہیں جو فرق ہے اس کی بڑی وجہ ایک تو مشرق و مغرب کے بعد اگاند اخلاقی نظریے ہیں، دوسرے عورت کے متعلق دونوں کے عقائد کا اختلاف ہے، ولیے یورپی عورت ایشیائی عورت سے سماجی آزادی میں کجر و کسی کی حد تک آگے بکل پکی ہے اور شرم و حیا کے وہ معیار جو مشرق کی بجان تصور ہوتے ہیں اس میں باکل نہیں ہیں۔ اس

کے پر عکس ایشائی ملکوں میں ایک طوائف بھی کسی حد تک اخلاق کے خلاف ہر کی پابندی کرتی ہے۔ وجہ یہ ہے کہ ایشیا ہر بڑے مذہب کا مولود و مسکن رہا ہے ان مذاہب نے ایشیائی قوموں کو ایک اخلاق مہیا کیا جس سے ذہنوں میں اسلامی کا ایک تصور جاگزیں ہو گیا یہاں کسی فلسفی و مذہبی کو یہ جرأت نہیں ہو سکی کہ فحاشی کا جواز پیدا کریں اور یہ کہیں کہ طوائف ایک ناگزیر ادارہ ہے۔

لیکن اس اخلاقی کروڑ کے باوجود ایشیائی ملکوں میں فحاشی محظی ہوئی اس کی مختلف صورتیں ہر حال میں اور سماں قائم رہی میں چنانچہ ڈیڑھ ہزار برس پہلے ہند کے لوگ اپنی بیٹیوں کے مندروں کے بھینٹ چڑھادیتے تھے جنہیں دیوالیاں کھا جاتا، یہ کنیا تین غنیمت اور نماج کی تعلیم حاصل کرتیں، جب تک جوانی کا روپ جملل جملل کرتا ان کے قدر ان بھی موجود رہتے جب جوانی ڈھل جاتی تو انہیں مندوں سے نکال دیا جاتا در بدر بھیک مانگ کر گزار کر تین ان سے کسی ذات کا کوئی ہندو شادی نہ کر سکتا تھا ان تھے مندر کے مہنت خوش وقت ہوتے، یا تعلقداروں اور زمینداروں کو ترغیب دے کر انہیں داشتہ رکھنے پر آمادہ کیا جاتا تھا۔

ہندوستان میں دھارک فحاشی کا ایک بڑا ثبوت ہنگم ہے، یہ بھیک ہے کہ آریائی تہذیب نے عورت کو ازدواجی سکون مہیا کیا۔ وہ جس مرد کی شرکیہ نہیں

ہوتی اس کی موت پر اُس کے ساتھ سنتی ہو جاتی۔ لیکن عورت کے جسم کو پہنچشہ ہی خطہ رہا اور اس وقت سے رہا جب لکشن نے سروپ نکھا کی ناک کافی، راون نے سیتا پر ما تھہ اٹھایا اور پانڈو درود پری کو ہار گئے۔

منوس مرتبی میں بیاہ کی آٹھ قسمیں بتائی گئی ہیں، آٹھویں قسم ”پشاچ بواہ“ ہے جن کے معنی ہی حرام کاری کے ہیں۔ باقی میں عبرانیوں کی حرام کاری کا ذکر ہے عرب میں حصنوور کی بعثت سے پیشتر بیت اللہ کے دروازے پر زنا کے قصیدے معلق تھے۔ کہہ میں چون فاحشہ عورت میں تھیں وہ باندلوں میں سے تھیں۔ عبید اللہ کا باب پ نیاد اسی شہنی کا پتا تھا۔ مورخوں کا خیال ہے زیاد امیر معاویہ کے والد ابوسفیان کے سلب سے تھا امیر معاویہ نے اسی تعلق پر رسی کا واسطہ دے کر زیاد کو حضرت علی کرم اللہ وجہ سے الگ کیا تھا۔ لیکن اُس دور قبل اذ اسلام میں بھی کوئی آزاد عورت فاحشہ نہ تھی حالانکہ عورتوں کا عشق عربوں کی گھٹی میں پڑا ہوا تھا۔ شوہر خوش ہوتا تھا کہ اُس کی دلہن کا عاشق پہلے سے موجود ہے، اکثر خاوند بیوی کو اپنے پہلے عاشق سے ملنے اور اُس کا چیخا کرنے سے بھی نہ روکتے تھے وہ اس کو فخر سمجھتے تھے کہ اُن کی بیوی فلاں شاعر کی محبوبہ ہے اور اُس کے ہُن بجال اور عرفت و طہارت کا تام عرب میں ڈنکانج رہا ہے۔

ایک بدُو سے پوچھا گیا کہ تمہارے ہاں عشق کا مفہوم کیا ہے اُس نے کہا ہم محبوبہ کو سینہ سے مچیخ کر اُس کے ہونٹوں سے ہونٹ پیوست کر دیتے لاعِ ذہن

سے شاد کام ہوتے اور اُس کی دلاؤ بیز باتوں سے دل زندہ کرتے ہیں، ایک عرب  
شاعر کا قول ہے:-

”محبوب کے دو حصے ہیں۔ ایک سراسر محبت کے لئے، دوسرا شوہر کا  
جس پر کبھی آپخ نہیں آتی۔“

حضرت زرتشت نے بد کار عورتوں کے لئے تباہی کی دعا کی ہے۔ ترکستان  
میں کبیلوں کے بڑے بڑے بازار تھے اور ان کے مکانوں میں جانا خلافِ اخلاق  
نہ تھا، مشرقی چین میں فحاشی تجارتی بنیادوں پر قائم رہی۔ وہاں کبیلوں کا وہی درجہ  
ستھا چو روپنان میں سہارا کا تھا۔ عام چینی انہیں پہلوں والیاں کہہ کر لپکارتے تھے  
اب ماڈل حکومت نے قمیہ غالزوں کو سر سے ہی سے کا العدم کر دیا ہے، جاپان کی  
رنڈیوں کے سکونتی بازار کا نام لیشی واطہ ہے اور انہیں بعض قانونی مراعات  
حاصل ہیں۔ کوریا میں طوال وقت کو گیانگ لیعنی ورق التور کہتے ہیں۔ روس، چین  
اور حجاز ان تین ملکوں میں عورت کے لئے جسم فروشی منوع ہے، مؤخر الذکر تو  
اسلام کا مولد ہے، لہذا وہاں کسی فریاد یا حکومت کو اس قسم کی جرأت ہی نہیں  
ہو سکتی اقل الذکر دو ملکوں میں اشتراکیت کا دو دوڑہ ہے اور اشتراکیت اس  
قسم کے ادارہ کو سرمایہ داری کی ظالما نہ پیدا کو ادارہ سمجھتی ہے۔ علامہ جلیٰ کا قول ہے کہ  
اسلام نے فحش اور قبائل کا قلعہ قلع کر دیا تھا، خضور سرورِ کائنات فداہ اُمیٰ وابنی  
کی وفات کے بعد پہلی صد سی تک دُنیا سے اسلام کے اندر عصرِ فروشی بالکل

مفقود رہی، لیکن جب اسلامیت کا رنگ پھیکا پڑ گیا اور مسلمان بادشاہ تین قیف و کسری کے نقش قدم پر سپل نکلیں تو جگہ بجکہ ابھو و لعب کا بازار گرم ہو گیا اور یہ کہنا ہی پڑتا ہے کہ بیشتر عباسی خلفاء نے عورت کو کھلونا بنانے میں کوئی سراہٹا نہیں رکھی۔

(الا ما شاء اللہ) اب جواری کھلو نے تھیں اور کھلو نے جواری، جو عروج یا کمال عباسی خلفاء کے عہد میں انہیں حاصل ہوا، اُن کی نظری کسی دو رہیں نہیں تھیں، ایک طرف انہیں فتح تحریت دی گئی، دوسری طرف اُن کے اقتدار کو تسلیم کیا گیا۔ نتیجہ یہ نکلا کہ بڑی بڑی سلطنتیں اُن کے حسن و جمال سے ہل گئیں۔ کتنی خلفاء نے ان کے اشارہ ابڑو پرتاج و تخت قربان کئے۔ کتنی بادشاہ ان کی ایک عنیش لب پر شار ہو گئے، ادھر زندگیوں کے طائفے بھی نکھرتے گئے، ان میں بھی خاندانی وغیر غانہ انی کا فرق قائم ہو گیا، جو محض گانے والی تھیں وہ مخفیہ کہلا میں متصدی میں انہیں عالم کہتے ہیں جو ناچنے والی تھیں وہ رفاصہ مہمہ یں اور جو صرف جسم بچتی تھیں انہیں طوالفت کہا گیا۔ ادھر سندھستان میں مغلوں نے اور بھی گل کھلاتے۔ ظاہر ہے کہ طوالفت عشرت کی چیز ہے اور مرد نے اسی لئے اس کو تخلیق کیا ہے جب مقصود عشرت ہوا اور وہ بھی نفسی، تو پھر وہ تمام لوازم کیے بعد گیکے جمع ہوتے جاتے ہیں جن سے نفس کو تکلین ہو چنا اس پر طوالفت کے ساتھ وہ تمام سامانِ عشرت جمع کر دیا گیا ہے جن سے عیاشی قن ہو گئی اور طوالفت — فن کار۔

ادھر جواری دکنیزیں، نتیجہ تھیں جنگ کا، جب فتوحات کا سیلاپ مہمہ گیا

توان کی فراہمی بھی رک گئی جس سے ایک خلاص پیدا ہو گیا۔ اُدھر مسلمان خلفاء، اسلامیت کی روح کمزور چکے تھے اور صرف ظواہر کے پابند تھے، انہیں رجحانے کے لئے کنیزوں کو درآمد کیا گیا جس سے بردا فروشوں کا گردہ پیدا ہو گیا جو ترکیب، صفتیہ، ہندستان اور مینیا، روم اور افریقہ سے نوجوان لڑکیاں لاتا اور بغداد میں فروخت کرتا تھا، اُن کی سب سے بڑی باکریت کا نام سوق الرفیع تھا جہاں بیشتر مکان اکثر دو کامیں اور متعدد احاطے واقع تھے۔ تمام ہلکوں کی کنیزیں حسن و فوبی کے لحاظ سے علیحدہ ہلکے رکھی جاتیں، سب سے قیمتی کنیزیں مدینہ، طائف، بصرہ، کوفہ، بغداد اور مصر کی ہوتیں، ایک توان کا ہمیہ مصقا ہوتا دوسرے حاضر جواب ہوتیں، خود یادشاہوں کی پیشائیاں اُن کے کمال سے بھیگ جاتی تھیں۔ اسی بازار کا ایک حصہ تو آنکنیزوں کے لئے مخصوص ہوتا انہیں عربیں عالت میں لایا جاتا، بال کھٹکے ہوتے، کوئی سنگار نہ ہوتا۔ مقصود یہ تھا کہ خریدار طبعی حسن کا جائزہ لے سکیں۔ مختلف تاجر ہنسی و غنائی کے معیار پر اُن کی قیمت لگاتے اور دام چکا کر خرید لیتے۔ تا ج اس خام مال کو تعلیم و تربیت کی کھلائی میں ڈال دیتے جب وہ سخت ہو جاتیں تو انہیں بہت گران قیمت پر فروخت کیا جاتا۔ چنانچہ اکثر مویقار، عالم، فاضلہ اور مدد بر عورتیں ان کنیزوں ہی میں سے ہوتی ہیں، ان کے بطن سے بڑے بڑے خلفاء اور اُمرا ابھی پیدا ہوئے ہیں۔

تمام بازار مختلف الاصل لوگوں سے پڑھوتا۔ بڑے بڑے تجارتی اور

امرا جمع ہوتے فروختار آواز لگاتا۔

”ابے تاجر وبا اسے دولت مندو ! نہ ہر گول چیز اخوٹ نہوتی  
ہے اور نہ سستھلیل چیز کیلا ، ہر دھر چیز بوسڑخ ہے گوشت نہیں ،  
اور نہ سفید چیز چبی ہے ، اسی طرح نہ ہر صہیبا شراب ہوتی ہے اور  
نہ ہر زرد چیز کھجور ، اسے تاجر دیا ایک بیش بہا موتی ہے ، زو خطیر  
بھی اس کی قیمت نہیں ہو سکتا ۔ پھر بتاؤ کہ تم کیا قیمت لگاتے ہو ۔ ؟  
ایک ایک کینیز کئی کئی ہزار درہم میں نیلام ہوتی ، گاہکوں کو حق ہوتا تھا کہ وہ  
انہیں عریاں حالت میں بھی دیکھ سکیں چنانچہ اہل عرب نے مختلف ملکوں کی کینیزوں  
کے احوال و اوصاف پر کئی کتابیں لکھی ہیں ۔ مثلاً ۔

نجابت کے لئے فارس ، خدمت کے لئے روما ، کھانے پکانے کے لئے جنشہ ،  
اور بچوں کی نسبتیت و رضاعت کے لئے آرمینیا کی لونڈیاں معیاری سمجھی  
جانشیں۔

حسن ظاہری کے لحاظ سے چہرہ ترکی کا ، جسم روم کا ، آنکھیں جماز کی اور کمریں  
کی پسند کرتے تھے ۔ اس بردہ فروشی کے ماہرا تنے زیر ک شفے کو وہ کسی لونڈی کو  
ان کی ذہانت کے قیاد پر خرید لیتے تھے ، متوجہ کے پاس چار سو کینیزیں تھیں ۔  
ہارون الرشید کے پاس دو ہزار جن میں سے تین سوار باب نشاط تھیں ، ام جفر  
بن کمی کے پاس کئی ہزار لونڈیاں تھیں ، ہارون الرشید نے ایک کینیز کو ایک لاکھ

دینار میں خرید کیا تھا۔ سلیمان بن عبد الملک کے بھائی سعید نے اپنی لونڈی زفا کے سترہزار دینار ادا کئے تھے۔

جعفر برکتی نے ایک کنیز کو پا لیں ہزار دینار میں حاصل کیا، کبھی کعبا رعباسی خلافاء خرید کے سوال پر بہم ہو جاتے، کتاب الانعام اور عقد الفرید میں اس قسم کے کئی واقعات درج ہیں، ہارون الرشید تنخست پر بیٹھا نو حکم دیا کہ فلاں لونڈی ایک لاکھ دینار دے کر خرید لی جاتے۔ یحییٰ بن خالد (وزیر سلطنت) نے عذر کیا۔ رشید بہم ہو گیا، یحییٰ نے تمام روپیہ اس کے کرسے میں بھیر دیا، رشید سمجھ گیا کہ یحییٰ نے اس کے اسراف پر پوٹ کی ہے، ابین نے جعفر بن ہادی سے کہا بذل نام کی کنیز کو خرید لو، جعفر نے انکار کیا ایسے کو غصہ آیا اور حکم دیا کہ بذل کو سونے میں متلاکر خرید لو، تعییل کی گئی۔ اس سونے کی قیمت دو کروڑ درہم تھے۔

مپھران لونڈیوں کو امور سلطنت میں جو دخل رہا وہ مخفی نہیں ان کے کارناموں سے تاریخ بھری پڑی ہے۔ یزید بن عبد الملک کا عشق جبارہ کے ساتھ اور رشید بن عبد الملک کا عشق ذات الحال کے ساتھ تاریخی شہرت رکھتا ہے، ہارون الرشید کی ماں نیرزاد خود کنیز تھی، مقتدر کی ماں بھی کنیز تھی اور ملکی سیاست پر ان کا جواہر تھا وہ کسی سے پوشیدہ نہیں ہے۔

جہاں کہیں مسلمان بادشاہتوں کے ڈھر گئے ان کے ساتھ لونڈیوں کا ادارہ بھی گیا، جب خلافت ملکی حدود میں بلتی گئی تو یہ بھی ان کے ساتھ تقسیم ہوتی گیا۔

خلیفہ عبدالرحمٰن اندرسی کی کنیزیں غاص شہرت رکھتی تھیں بالخصوص قصر لبنا کی  
کنیزیں جو بڑی ہی نامور تھیں۔

فاتحہ خلیفہ کی خفیہ شحریریں لکھتی، اُس کو شعرو انشا میں اتنی دستگاہ تھی کہ کوئی  
مرد بھی اس کے مرتبہ کوتہ پہنچ سکا۔ خدیجہ نے شعرو غنا میں نام پیدا کیا۔ مریم نے  
خاندان اشبلیہ کی لڑکیوں کو شعرو انشا کی تعلیم دی، رقیہ نے شعرو حکایت میں وہ  
کمال پیدا کیا کہ خلیفہ عبدالرحمٰن نے اس کو آزاد کر دیا۔ جب عبدالرحمٰن انتقال کیا  
تو اُس نے مشرق کا سفر کیا ہر ٹیکے علماء نے اُس کی آواز سمجھت کی۔

ان لوڈنڈیوں نے شعرو غنا میں ایجادیں کیں، انہی کی بدولت اُمراء سلطنت  
قتل کئے گئے۔ ماون الرشید نے علی بن ہشام سے اس کی ایک خوش جمال کنیز  
کو طلب کیا، علی نے انکار کیا، ماون الرشید نے بہم ہو کر ابن ہشام کو قتل کروا  
ڈالا۔

ہارون الرشید نے رات کی تہائی میں کسی کنیز سے چھپڑ چھاڑ کر فیضی  
اُس نے صبح پر طال دیا، صبح ہوئی تو ہارون نے بلوا یادوہ حاضر ہو گئی ہارون  
نے وعدہ شب یاد دلایا، کنیز نے ارجماً کہا۔

**كلايم الـيل يـمـحـوةـ المـهـاـوـ**

چراغ حسن حضرت نے اُردو میں ترجمہ کیا ہے۔

رات کی بات کا مذکور ہی کیا

چبوڑیے رات گئی بات گئی

ہارون مشکرا کرنے کیلی، تمام ملکی شuras سے کہا کہ وہ اس مصريع پر گردہ لگائیں  
ابو نواس سب میں بازی لے گیا، اُس نے تضمین کے مصروعوں میں ہارون الرشید  
کی دراز دستی کا پورا واقعہ بیان کر دیا۔

یہ واقعہ ہے کہ سلامان فرماندواؤ نے دالا ماشا اللہ، حواری کے جواز سے  
بڑا فائدہ اٹھایا ہے۔ ان کے مخلوقوں میں سیکڑوں عورتیں اس طرح رہی، میں  
جیسے سوتے کے قید خاتے میں ہوں، ان کی ازدواجی زندگی اصلًا یا معنًا اسارتی  
زندگی سے مختلف نہ تھی ہر شاہی دوبرا و رہشاہی محل میں قریب قریب یہی ہوتا  
رہا ہے۔

میڈم کی برسی نے جو ایک نزک وزیر کی الہیہ تھی، ایک کتاب لکھنی ہے ڈرام  
کے تین سال، اس میں سلطان عبد الجبار کے حرم کا ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ  
اس کی بیگمیں راستہ چلنے والوں کو بھروکوں سے ٹبلایا کرتی تھیں، جب اُن سے  
متینغ پہنچتیں تو افتخارے راز کے خوف سے مر وا دیتیں۔

ایک دفعہ ندیو مصطفیٰ علی کی بیٹی نازلی خاتم کے شوہر نے کسی کنیت سے ہاتھ دھلوانے  
کے لئے کہا، ہاتھ دھو چکا تو کنیت سے کہا، بس بس پیاری! یہ سننا تھا کہ نازلی خاتم  
کو تاد آگیا لونڈی کے قتل کا حکم دے دیا، اس کی کھوپرپنی میں چاول بھر کر تنور

میں پکوائے، جب ناوند خاصہ پر بیٹھا تو اُس کے سامنے رکابی رکھ کر کہا، اپنی پیاری کا بھی ایک لقہ کھا کر دیکھو۔ شوہر نے سنا تو بھڑک اُٹھا اور محل سے نکل گیا۔

مغلوں کا ہندوستان میں ورود۔ ایک سورخ کے الفاظ میں۔ اسلام کے دو اسحطاط کی یاد گاہ ہے۔ اُن کا اسلام کی بنیادوں سے کچھ گہرا تعلق نہ تھا جب انہیں ہندوستان میں سلطنت کا سکون ملا تو ان کا جسمانی علیش اپنے پیشوؤں سے منزلوں آگئے نکل گیا۔ اُن کے عشرت کدوں کی دھاک بیٹھ گئی، ان کے گرد پیش عمی اور ہند سی حُسن جمع ہو گیا، وہ ذہانت جس سے عربی لونڈیوں کا شہرہ تھا عمیوں میں بھی صراحت کر گئی۔ ہمایوں شکست کھا کر ایران پہنچا تو اُس کا غم غلط کرنے کے لئے دارا تھے ایران نے ایک مجلسِ نشاط منعقد کی، تمام گوئیے مدعو کئے گئے، ایک مغفیہ نے غزل چھپری:

ہمایوں منزے کاں خانہ راما ہے چینی باشد  
مارک کشوئے کاں عصر داشا ہے چینی باشد  
زد نجور احتیتی مشو خداں مرخیاں دل کا آئین جہاں گا ہے چنان گا ہے چینی باشد  
ہمایوں کا دل بھرا یا اور اُس کی آنکھوں میں آنسو آگئے۔ شاہ نے دیکھا تو مغفیہ کو مجلس سے اُٹھوا دیا لیکن اس بحسبتہ ذہانت کی تحسین کئے بغیر ترہ سکا جب ہمایوں نے دہلی کو دوبارہ فتح کیا تو اس مغفیہ کو بولا سمجھا، پتہ چلا کہ وہ انتقال کر چکی ہے تھنہ شاہ اکبر کی داستانہ تھے نشاط سے تاریخ بھری پڑی ہے، وہ پہلا بادشاہ تھا جس نے میانا بازار لگوایا میانا بازار کا تصور ترکستان سے مستوار تھا۔ ہر مہینے کی تیسرا تاریخ

کو قلعہ معلیٰ میں بازار لگتا۔ اس کو خوش روز بھی کہتے تھے۔ تمام اہتمام اُمرا کے سلطنت کی عورتوں کے پرتو ہوتا۔ خواجہ سرا، قلماقنیاں اور اُرد بینیاں ادھر اُدھر چھوڑتے دوڑاتے پھرتیں، مالینیں چپن آرائی کرتیں، جہاں گیر نے بنانہ شہزادگی میں بازار ہی میں نواب نہیں خاں بہادر کی بیٹی صاحبِ جمال کو دل دیا تھا میں بازار کے انگوری پارک سے گزر رہا تھا، ایک نادمر نے عرض کیا۔ صاحبِ عالم! آپ کو بادشاہ سلامت یاد فرماتے ہیں۔ شہزادہ کے ہاتھ میں کبوتروں کا جوڑا تھا، صاحبِ جمال سامنے سے آ رہی تھیں اس سے کہا لودرا ہمارے کبوتر تھامنا، ہم ابھی آتے ہیں۔ والپس آتے تو صاحبِ جمال کے ہاتھ میں ایک ہی کبوتر تھا، پوچھا:-

”دوسرا کبوتر کیا ہوا؟“

”صاحبِ عالم وہ تو اُڑ گیا؟“

”کیسے؟“

صاحبِ جمال نے دوسرا کبوتر بھی چھوڑ دیا اور کہا۔

”صاحبِ عالم۔ یوں۔“

”اس یوں“ پر جہاں گیر لٹو ہو گیا بالآخر صاحبِ جمال اس کے عقد میں آگئی۔ لامہور کے سیکریٹریٹ میں انارکلی کا جو مقبرہ ہے وہ دراصل اسی صاحبِ جمال کا ہے بعض افسانہ نگاروں نے کبوتروں کے واقع کو نور جہاں سے منسوب کیا ہے جو غلط ہے، اسی طرح انارکلی کا نام واقعہ بھی غلطی ہے۔

اکی روز جہاں گیر کسی ایرانی شہزادے سے اس شرط پر شترنچ کھیل رہا تھا کہ جو  
پار کے کنیز دے۔ اتفاق سے جہاں گیر مار گیلہ تمام کنیز سن اکٹھی کی گئیں میں سب حسن و جمال  
میں ایک دوسرے پر فائز تھیں۔ جہاں نام کی ایک کنیز کو بڑے تردد کے بعد پھیل  
لیا گیا۔ جہاں کو ہم جو لیوں سے پھرنا گواہ تھا عرض کیا۔

تو بادشاہ جہاں زدست مدد کہا دشاہ جہاں راجہاں بکار آید  
بادشاہ مرک گیا۔ حیات نام کی ایک دوسری لوٹھی کو منتخب کیا تو اُس نے اپنالا  
عرض کیا۔

جہاں خوش است و لکین حیات می باید اگر حیات نہ باشد جہاں چکار آید  
جہاں گیر نے ایک تیسری کنیز دلارام کو تجویز کیا وہ خود شترنچ کی ماہرہ تھی۔ عرض  
کی صاحبِ عالم مجھے ایک دفعہ بساط دکھا دیجئے۔ پھر کوئی فیصلہ فرمائیے گا۔ درخوا  
منظور کر لی گئی۔ دلارام نے غور کیا اور شاہ سے کہا

شاہ دو رُخ بده و دل آرام را مدد

پیل و پیا ده پیش کن و اسپ کشت مات

جہاں گیر بازی جیت گیا دل آرام کو اعزاز والعام سے نداں لاماچ تک یہ شعر  
شاہستہ کھلاڑیوں کے نوک زبان ہے۔

جہاں گیر کی ایک بیوی راجہ او وے سلکھ کی بیٹی مان متی تھی۔ شاہ جہاں اسی کے  
پیٹ سے تھا۔ تمام محل میں مان متی کے گانے کا شہرہ تھا جہاں گیر خود موسیقی کی نیک پیک

سے واقعہ معاون اُس نے اپنی بہت سے خواصوں کو موسیقی کی تقلیم و تربیت کے لئے اسی کے سپرد کر رکھا تھا۔ اسی زمانے میں بزرگی کشیری نام کی ایک طوالہ کا بڑا نام تھا ایک دن اُس کی صحبت میں بہت سے اہل عجم بیٹھے تھے کہ ایک عرب بھی جا پہنچا۔ عجیبوں کو شرارت سوجھی اور یہ رُباعی لکھ کر اُس کے پاس بیچ دی سے اسے شیوه کفر و دین بہم ساختہ غم را بوجود عجم ساختہ  
 اثر بزرگ سنت از خبیث پیدا گر با عرب و گر با عجم ساختہ  
 بزرگ میں بھی شعر کاملہ تھا جو اس میں لکھا ہے  
 روئے کہ نہادِ دین وہ قدر مرا  
 گفتیم صلائیست عرب را و عجم را

گفتیم صلائیست عرب و او عجم را، پر غور کیجئے، ایک طوالہ کی کاروباری سیرت بہ تمام و کمال نظر آتے گی۔

مولانا ابوالکلام آزاد نے ”غبارِ خاطر“ میں صاحب ما ثرا الامراء کے حوالے سے اوزنگ زیب کی از خود رفتگی کا ایک واقعہ لکھا ہے، فرماتے ہیں:-  
 بہان پور کے حوالی میں ایک بستی زین آبادی کے نام سے بن گئی تھی اسی زین آباد کی رہنے والی ایک مخفیہ شخصی جو زین آبادی کے نام سے مشہور ہوتی۔ اس کے نغمہ و حسن کی تیرا گھینوں نے اوزنگ زیب کو زمادہ شہزادگی میں زخمی کیا، صاحب ما ثرا الامراء نے اس واقعہ کا

ذکر کرتے ہوتے کیا خوب شر کہا ہے سے

عجب گیر نہ دامے بود ر عاشق ربانی مار

نگاہ آشنا کے یار پیش اداشانی مار

او زنگ زب کے اس معاشقہ کی داستان بڑی ہی دلچسپی ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگرچہ اولو اندر میوں کی طلب نے اُسے لو ہے اور پتھر کا بنا دیا تھا لیکن ایک زمانہ میں گوشت و پست کا آدمی بھی رہ چکا تھا اور کہہ سکتا تھا کہ

گزر چکی ہے یہ فصل بہار ہم پڑھی

ابھی محتوا ڈیر ہوتی ہم یعنی الد ولہ کے داماد میر خلیل خان زمان کا تذکرہ کر رہے تھے۔ اس خان زمان کی بیوی اور زنگ زب کی خالہ ہوتی تھی، ایک دن او زنگ زب بہ آن پور کے باعث ہو گئی میں چہل قدمی کے رہا تھا اور خان زمان کی بیوی یعنی اُس کی خالہ بھی اپنی خواصوں کے ساتھ سیر کے لئے آتی ہوئی تھی خواصوں میں ایک خواص زین آبادی تھی جو لغزہ سنجی میں سوکار اور شیوہ دل بائی و دعنانی میں اپنا جواب نہیں رکھتی تھی سیر و تفریح کرتے ہوتے یہ پورا مجعع ایک درخت کے سایہ میں سے گمراہ جس کی شاخوں میں آم لک رہے تھے جو ہنہی مجعع درخت کے نیچے پہنچا زین آبادی نے نتو

شہزادہ کی موجودگی کا کچھ پاس لحاظ کیا اس کی خالک کا بے باکانہ اچھلی  
اور ایک شاخ بلند سے ایک پھل توڑ لیا، خان زمان کی بیوی پہر یہ  
شوخی گران گزرسی اور اس نے ملامت کی تو زین آبادی نے ایک  
فلط انداز نظر شہزادہ پر ڈالی اور پتوہ سنبھالتے ہوتے ہیں کے نکل گئی۔  
یہ ایک غلط انداز نظر کچھ ایسی فیامت کی تھی کہ اس نے شہزادہ کا کام  
تمام کر دیا اور صبر و قرار نے خدا حافظ کہا۔  
بالا بلند عشہ گر سرو نماز من  
کوتاہ کر و تقصیہ زہد دراز من

صاحب ماشر الامراء نے لکھا ہے کہ بکمال ابراہم و ساجدت زین آبادی  
زا از خالہ محترمہ خود گرفتہ، یا آں ہمہ زید خشک و تفقہ بخت، شیفۃ  
و دلدارہ او شدہ قدر حشراب بست خود پر کر دہ می دا ڈگنڈ روزے  
زین آبادی ہم قدر بادہ پر کر دہ بہ دست شہزادہ داد و تکلیف شرب  
نمود، یعنی برطمی منت والخراج کر کے اپنی خالہ سے زین آبادی کو  
حاصل کیا اور باوجود اس زید خشک اور خالص تفقہ کے جس کے لئے  
اس عہد میں بھی مشہور ہو چکا تھا اس کے عشق و شیفۃ میں اس درجہ  
یہ قابو ہو گیا کہ اپنے ہاتھ سے شراب کا پایالہ بھر بھر کر پیش کرتا اور  
عالیٰ نشر و سرور کی رعنائیاں دیکھتا، کہتے ہیں کہ ایک دن زین آبادی

نے اپنے ہاتھ سے جام بربزی اور تگ زیب کو دیا، اور اصرار کیا کہ بیبا  
سے لگاتے، دیکھتے عرفی کا ایک شعر کیا موقع سے یاد کیا ہے اور کیا  
چیاں ہوا ہے۔

ساتی توئی و سادہ دمی بیں کہ شیخ شہر  
بادر نے کمند کہ ملک مے گسار شد  
شہزادہ نے ہر چند عجز و نیاز کے ساتھ النجایم کیں کہ میرے عشق و دل  
بانگتی کا امتحان اس جام کے پیٹے پر موقوف نہ رکھو۔

مے حاجت نیست مستیم را درچشم نوتا خار با قیست  
لیکن اس عیار کو رحم نہ آیا۔

ہنوز ایمان و دل بسیار غارت کرد فی دارد  
مسلمانی بیا موز آں دوچشم نا مسلمان را  
ناچار شہزادے نے ارادہ کیا کہ پالہ منہ سے لگائے گئے یا ولقد ہت  
بہ وہمہ، بھا کی پوری رو رداد پیش آگئی۔

عشقش نہر عالم مد ہوش آورد اہل صلاح را بقدر تو شکر آور د  
لیکن جو ہنی اس فسون ساز نے دیکھا کہ شہزادہ یہ بس ہو کر پیٹے کے لئے  
آمادہ ہو گیا ہے فر اپنالہ اس کے بیوں سے کیھنے لیا اور کہا۔  
غعن امتحانِ عشق بود نہ کہ تلخ کامی شما

ایں جو روگیر است کہ آزارِ عاشقان چند ان نے کند کہ بہ آزارِ خوکنند رفتہ رفتہ معاملہ یہاں تک پہنچا کہ شاہ جہاں تک خبریں پہنچنے لگیں اور فدائی نویسیوں کے فردوں میں بھی اس کی تفصیلات آنے لگیں۔ دارالشکوہ نے اس حکایت کو اپنی شکایت و غمازی کا دست مایہ بنایا۔ وہ باپ کو بار بار توجہ دلتا۔ ”بینیا! این مُزورِ ریائی چر صلاح و تقوی ساختہ است؟“ ہا فیضی نے کیا خوب کہا ہے سے

چر دست می بری اے تیغ عشق گردادا۔ بہر زبانِ ملامت گر زلینما را مہین معلوم اس قضیہ کا غنچہ کیونکہ گل کرتا لیکن قضا و قدر تے خود ہی فصیلہ کر دیا یعنی عین عروجِ شباب میں زین آبادی کا انتقال ہو گیا اور نگ آباد کے بڑے تالاب کے کنارے اس کا مقبرہ آج تک موجود ہے۔

اور نگ زیب کے بعد سلطنت کا آفتاب گہن میں آگیا، تمام ملک میں عالمگیری پانیٹ اگھڑ کیا، شمشیر و سنان طاقِ نسیاں پر چلے گئے اور اُن کی جگہ طاقِ س در باب نے لے لی، ہر کوئی عیاشیوں میں ڈوبا ہوا تھا ہر کہیں طوائف، الملوكی کا دو دو رہ تھا، ہر کسی کی آنکھ کا پانی مر جکا تھا، ہر گھر میں وضع داریوں نے دانت نکوس دیتے تھے۔ القصہ عام ملک لہو و لعب کا ایک عبرت ناک مرقع تھا۔ غلام قادر روپیلہ نے شاہ عالم کی بیٹیوں اور بہوؤں کو نگئے بدن ناچنے پر مجبور کیا۔ وہ ناچنے لگیں اور خود غنجر کھول کر بظاہر غافل ہو گیا، اور ناچ کیا اور کہا، غیرت تھیور

کے گھر سے واقعی رخصت ہو چکی ہے۔

محیر شاہ نے نادر شاہ درانی کی مدارات کے لئے نور بائی ڈومنی کو گوایا نادر شاہ اس کے نورانی گلے سے بڑا ہی خوش ہوا، انعام دیا، لیکن ساتھ ہی کہا۔

نور بائی رو تے ہند سیاہ گُن۔ بیکہ بہ ایدہ انت بِرَمِمْ،

نور بائی کارنگ فتن ہو گیا لیکن پھر سنبل گئی اور یہ غزل گائی سے  
من شیع جانگدازم تو صیح دلربائی سوزم گرت نہیں میرم چو رُخ نسانی  
نzd بیکت ایں چیم دُور آپنناں گفتم نے تاب وصل دار مئنے طاقت بدلئی  
نادر شاہ اس برجستہ دبر محل غزل سے بہت محظوظ ہوا اور اپنے ارادہ سے

باز رہا، الغرض ان خوش جمالوں سے بادشاہوں کی تاریخ بھری پڑی ہے اور جن عورتوں کو ہم فاحشہ کہتے ہیں وہ اصلاً ان بادشاہتوں ہی کے تذکر کی سوتھے ہیں۔

---

# طاوس و رباب آخر

”کس قدر افسوسناک بات ہے کہ زندگی کے سبق ہمیں اُس وقت ملتے ہیں جب دہ ہمارے لئے بیکار ہو جاتے ہیں“ — آنکھ و آملٹ

ہندوستان کے سلان یادشاہوں میں سب سے پہلا چکلہ محمد تعلق نے اپنی راجدھانی دولت آباد کے نزدیک طرب آباد کے نام سے قائم کیا۔ ہر روز عصر کے وقت چکلہ کا چودھری و سلطی برج میں آبیٹھتا تمام رنڈیاں اور گوئیے باری یا ری یا مجرما بجالاتے، پھر جب سورج ڈوب جاتا تو بازار سمجھا، خریدار آتے، اسی راش و رنگ میں صبح ہو جاتی۔ امیر شمس الدین تبریزی سب سے بڑا درباری گوتیا تھا جس کے ماتحت دربار کی بیسیوں رنڈیاں اور گوئیے تھے۔ اُس دور کے چکلوں کی تاریخ نے معلوم ہوتا ہے کہ شاہی عمارتوں اور رنڈیوں کے کوٹھوں میں اکثر وبشیر مکانی قرب رہا تاکہ چکلے ملک یا صوبے کی راجدھانی کے اُس حقے سے ملختی ہوئے جیاں تلعہ ہوتا یا امرا سلطنت کے محل مثلاً شہنشاہ اکبر نے اگرہ میں فتح پور سیکھی کے پاس رنڈیوں کے لئے شیطان پورہ آباد کیا تھا۔ دہلی میں چاندنی چوک اور قلعہ معلیٰ

سے ملحن چاودھری بازار منفا۔ لکھنؤ کا چکلہ و احمد علی شاہ کی عمارتوں کے نزدیکی راست پر ہے۔ خود لاہور کو دیکھتے شاہی تلعہ اور لاہور کے چکلے میں چند ہی فقدم کا فاصلہ ہے۔ اب امتدادِ زمانہ سے لاہور کی ہیئت کذانی کافی زیر وزیر ہو چکی ہے لیکن شہر کی جغرافیائی بناؤٹ سے اس کے آثار اب بھی مل جاتے ہیں۔ قلعہ کی پلیٹف پر اردو خانہ تھا اس کے آگے موئی بانار، نشیبی سمت پر شاہ عالمی دروازہ، اور دایں کو مرکز کے چکلہ جو آج بھی بازار پوک چکلہ کہلاتا ہے۔ پوک چکلہ سے لوہاری دروازہ کو نیکل آتی ہے تو انار کی بازار ہے۔ اس فرضی طوالفت ہی سے جہاگیر کے عشق کی داستان مشوب کی جاتی ہے۔

قریب نصف صدی پہلے انار کی میں طوالیں بیٹھا کر قی مکین لاہور میونسپلی کی تجویز پر ان کو اٹھا دیا گیا اُس وقت سے ہیرامندی کا علاقہ ان کے لئے مخصوص ہے۔

چکلہ کا لفظ کیونکر و ضع ہوا؟ اس پر لسانیات کے ماہر ہیوثوق سے کچھ کہہ سکتے ہیں۔ لغت میں چکلہ کے معنی تجھیخانہ کے ہیں۔ اس کا مادہ چکانیدن ہوا جس کے معنی جانور کے اڈے پر بلٹھنے کے ہیں۔ دو مصدر اور ہیں چکانیدن اور چکانیدن جو پہکانے کے معنی میں آتے ہیں، چکلہ کا لفظ ان سے بھی مانو ہو سکتا ہے۔ خود چک کا لفظ مختلف المعنی ہے ذمین کے معنی میں بھی آتا ہے، اور مردانہ عضو کے لئے بھی اسی طرح چکلہ کی املا غور طلب ہے۔ صحیح املا چکلہ

ہے یا چکلا، پہلی صورت میں لہ کے معنی پر دہ کے ہیں اور دوسری صورت میں ملا، انگوری شراب کو بولتے ہیں ان مختلف المعنی اشکال پر غور کرنے سے یہ نیال ہوتا ہے کہ چکلہ کی معنوی خصوصیت انہی الفاظ میں کہیں نہ کہیں ضرور ہے۔

آہستہ آہستہ رنڈیوں کے صفاتی ناموں میں ان کی پیشہ و رانہ بولمنی سے اضافہ ہوا گیا بالخصوص اُس دور میں جب سلطنت اور مدھ پر شجاع الدولہ اور پھرواجد علی شاہ کا پرچم لہارتا تھا اور دہلی میں محمد شاہی امرا و عورتوں کو چوسرکی نر دین سمجھتے تھے۔ اشرف صیوحی کے الفاظ میں۔

مشہزادے پانی میں پالتی مارے ہوئے بیٹھے ہیں۔ ایک زانوپر پیچان لگا ہے دوسرے پر رنڈی بیٹھی ہے، دھنوان اڑاتے اور ملہار سنتے چلے جاتے ہیں：“

یہ زمانہ سلطنت کی ویرانی کا تھا، صرف ظاہری رسوم اور معنوی روایوں کا طفظ نہ باقی تھا جس نسبت سے بازوکی قوت گھنٹی گئی اُسی نسبت سے زبان کی نزاکت پر طھتی گئی، جن کا پیشنا چنا اور کانا تھا ان کو طواائف کہا گیا، جن کا کاروبار یہاں کی فروخت ہی اوہ کہیاں کہلائیں یا کنپنیاں اور جو مخفن ”بازاری مال“ تھیں۔ لعنة روپے اور جسم میں تبادلہ کرنے والی وہ مکیاتیاں ہیں۔ ان کے لئے بسیوار رنڈی، پاتر اور دیشا کے لفظ بھی مستعمل ہیں۔ جن میں ایک بار یہ ساختی فرق ہے اور اب تو بعض کیمیں ذاتی بھی ان میں محسوب ہوتی ہیں مثلاً مراثین

ڈو نیاں اور پیر نیاں وغیرہ۔ کنپن کوئی ذات نہیں صرف پیشے کی رعایت سے ایک ذات بن گئی ہے اور اب ہر اس جمعیت انسانی کو کچھ کہتے ہیں جن کا تعلق طوائفوں اور کسبیوں کے خاندان سے ہوتا ہے۔

شجاع الدولہ اور واحد علی شاہ کے لکھنؤ نے طوائفیت کی مختلف شاخوں کو پروان چڑھایا۔ شاہی عیش طلبیوں نے چکلے کی نوعی تہذیب اور اربابِ نشاط کے مخصوص تمدن کو زندگی کے بال و پر بخشے۔ جس سے دیکھتی آنکھوں ایک ایسا معاشرہ پیدا ہو گیا کہ مسلمان بادشاہوں کی پوری تاریخ میں طوائف کے عدج کی اتنی بڑی مثل نہیں ملتی۔

شجاع الدولہ نواب صدر جنگ کا بیٹا تھا، جب اس کی انگریزوں سے صلح ہو گئی تو اُس نے فیض آباد کا سفر اختیار کیا۔ احمد خاں بیگش نے اس کو قصدِ سفر سے پہلے تین نصیحتیں کیں، اولًا مغلوں پر اعتبار نہ کرنا، ثانیاً فیض آباد کو دارالحکومت بنائنا، ثالثاً خواجہ سراوں سے کام لینا۔ شجاع الدولہ نے ان تینوں باتوں کو آوبینہ گوش بنا لیا، پہلا کام یہ کیا کہ فوج کی کان خراجہ سراوں کو سونپ دی۔ سب سے بڑے ڈویژن میں چودہ ہزار سپاہی تھے جن کی وردی کارنگ سرخ تھا۔ خواجہ سراجنست علی خاں کو ان کا کمانڈر بنایا، اسی نام کے ایک دوسرے خواجہ سرا کی ماتحتی میں ایک ہزار سی پوش گھڑ سوار تھے۔ خواجہ سراجنست علی کی نزدیک ہدایت پانچ سو گھڑ سواروں کا دست اور خواجہ سراجنست علی کی ماتحتی میں پانچ سو شہسواروں کی چار پیٹیں، ایک اور خوش چڑھو

خواجہ سرالطافت علی کے ماتحت فوج کے اتنے ہی دستے تھے۔ علاوہ انہیں شجاع الدولہ کے دربار میں بہت سے زنانہ اور مردانہ طائفے تھے۔ شری مریوم نے لکھا ہے کہ شجاع الدولہ کا ولہ ہمیشہ خوبصورت عورتوں اور دلفریب رقصاؤں کے بالکلین کاشکار رہا، تمام شہر اور اس کے کوچہ و بازار طوالوں سے پڑتھے یہاں تک کہ سلطنت کا چچہ چپڑہ انسان علی دین ملوک ہم کی جلوہ گاہ بنایا تھا، کئی نامور ڈیرہ دار بنیان تھیں ہن کے ہمراہ عالیشان خیمے رہتے تھے، جب شجاع الدولہ سلطنت کے مختلف اضلاع کا دورہ کرتا تو بادشاہ کے ہمراہ خیمے بھی ہوتے، جہاں جی چاہتا خیمے لگادیئے جاتے محفلِ جنتی اور آنا فانار قصص و نغمہ لکھ جاتا۔ واجد علی شاہ کے عہد میں شجاع الدولہ کا لگایا ہوا پودا ایک تناور درخت بن گیا۔ حتیٰ کہ واجد علی شاہ اور ہبوب لعب ہم معنی الفاظ ہو گئے واجد علی شاہ بکپین ہی سے حسن و نعمت کی گود میں پلاستھا۔ اور ابھی سن شعور کو بھی تھے پہنچا تھا کہ اس کی عمر کے بہت سے اجلے ورق طوالوں کی ہم آغوشی سے داغدار ہو چکے تھے، جب تخت پر بیٹھا تو عورتوں سے اس کی رعنیت کا یہ عالم تھا کہ اس نے فوج کی کایا پلٹ دی، رسالوں کا نام بالکل اتر چا اور گھنکھور رکھا۔ پلٹنیوں کے نام اختیزتی اور نادرتی، ججدو مشہور طوالوں کے نام پر تھے اور جنہیں وہ متوужہ کہتا تھا، واجد علی شاہ منعہ کو نہ ہبایا جائز سمجھتا تھا۔ ہر وہ غورت جو اس کی ہوس کاشکار ہوتی اس کو متوужہ کے خطاب سے نوازتا۔ ایک دفعہ سجنگن پر جی اگلیا تو نہ صرف اُسے فیضیاب کر ڈالا بلکہ نواب مصطفاً بیگ کے لقب سے ملقب کیا، اسی طرح بہت سن

پر دل لکھا یا تو اُس کو نواب آب رسال بیگم بنا ڈالا ان چہلوں اور چھوٹوں میں اس کا جواب نہیں تھا۔ واحد علی شاہ مسلمان فرمائے واقع میں پہلا بادشاہ تھا جس نے خوب حضورت عورتوں کی ایک چھوٹی سی فوج بنائی۔

آج فوجوں میں جوزنانہ دستے نظر آتے ہیں۔ وہ غالباً اُسی نظیر پر قائم ہیں جو خود بادشاہ کا وزر اعلیٰ نقی خان اربابِ نشاط میں سے تھا۔ اُس کی بیٹی نواب اخزر محل شاہ کی ملکہ تھیں، اکثر نابانغ اور کم سن رکھ لیاں بادشاہ کی نفل کا شکار ہو جاتیں؛ تو انہیں غیر معمود بنا کر رکھ لیا جاتا۔ اور جوان ہوتے ہی معمود بنا لیا جاتا پھر مختلف حالات میں اُن کے سپرد گانے اور ناچنے کا کام ہوتا ہے اتنی زیادہ تھیں کہ ان کے طائفہ بنادیئے گئے ہر طائفہ کا نام اُس کی خصوصیت پر کھا گیا مثلاً:-

رادھا منزل والیاں، جھومروالیاں، نکن والیاں، سار دھا منزل والیاں، ننھے والیاں، گھونگھٹ والیاں، رہس والیاں، نقل والیاں اور اچھوٹیاں۔ ان میں اکثر بادشاہ کے قریب سلطان خانہ میں رہتیں۔ بعض کو کھیوں میں محل سرا میں مل ہوتی تھیں۔ جس کے ہاں بچپن پیدا ہوتا اُسے محل کا خطاب دیا جاتا جو صاحب اولاد نہ ہوتی اس کو بیگم کہتے۔ بیگوں کی تنوار روٹی کپڑے کے علاوہ چھ سے بیس روپے ماہانہ ہوتی البتہ محلات کے زمرے میں آتے ہی دوسروپے ماہوار ہو جاتے اور رہنے کو محل سرا اور ڈیلیٹی میں دربان وغیرہ دیتے جاتے تھے۔ ہر معمود کا نام پن کر رکھا جاتا۔ پرمی جمال بیگم، حور شماں بیگم، گل رخ بیگم اور نازک اندام بیگم۔

اسی طرح محلات کے نام ہوتے تھے تواب خاص محل صاحبہ، تواب سعثوق محل صاحبہ، تواب دلدار محل صاحبہ، تواب عاشق سلطان محل صاحبہ، تواب متاز محل صاحبہ، تواب اختر محل صاحبہ، تواب قیصر محل صاحبہ۔ اور یہ کوئی ستر کے قریب متنوعات و محلات تھیں ہاں ہی عیاشیوں کی بدولت واحد علی شاہ ہندوستان میں مسلمانوں کی بد بختی کا آخری مرقع تھا۔ اُس نے ناج اور گانے میں وہ ایجادیں کی ہیں کہ اب تک بڑے بڑے اُستاداں فنِ اس کا لوہا نہ تھا ہیں وہ کتنی راگیوں اور رنگوں کا موجہ اور معلم تھا۔ کوئی رقصاء کہیں چکرتی تو بلنگ پر لیٹے لیٹے بھاونتکار اصلاح کر دیتا۔ کسی گلوتی کی آواز میں کوئی عیوب ہوتا تو فوراً ٹوک دیتا۔ خود تال اور سرکی ایک ایک اوکا مزاج داں تھا۔ اس کا وجود دعیش و عشرت کا پیکر تھا۔ کبھی کبھار اپنے اور پر زخم کی کیفیت طاری کر لیتا اور سچھ جتنا اس پر دربار میں مبارکبادیں چلتیں نیازیں بنتیں مجرے ہوتے۔ جب انگریزوں نے قید کر کے لکھنے پہنچا دیا۔ تو وہاں بھی دعیش و عشرت ہی کو اور ڈھنا پھونا بناتے رکھا، جن متنوعات کا عشق سر پر سوار تھا انہیں قید خانہ سے عشقیہ خطوط لکھتا، ان سے کچھ نہ کچھ مانگ بھیتا، مثلاً دلدار محل سے مستی بانگی، اختر محل سے ڈلفوں کے بال، انہیں سر ہانے رکھ کر سوتا اور بار بار سو گھنٹا، جعفری بیگ سے دولائی دو پڑی معگوایا جس سے لپٹ کر بار بار روتا۔ غرضیکہ واحد علی شاہ نے ایک ایسے لکھنٹ کو جنم دیا جو دعیش و نشاط کے ساتھ میں ڈھرا۔

کر خود ایک کبی ہو گیا تھا۔

لکھنؤ میں زندیوں کے تین طائفے تھے:-

کنچنیاں، یہ پنج ہندو دوستات کی پیشہ و رعوتیں تھیں، جنہوں نے پنجاب سے نقل مکانی کر کے فیض آباد میں ڈیرے ڈالے تھے اُنہیں کے دم قدم سے لکھنؤ کا چکلہ آباد تھا۔

پُونڈ والیاں، یہ تعداد میں دوسرے درجہ پر تھیں۔ ان کا کام ناچنا اور کانا تھا ان میں حیدربائی پُونے والی مشہور طوائف گزری ہے، جس نے نور کا گلاب پایا تھا۔

ٹانگر نیاں، یہ پچھلی سطحی تھیں جن میں ہر قوم کی فاختہ عورتیں صنم ہو گئی تھیں ان کی برادری کا دارہ بہت پھیلا ہوا تھا لیکن ڈیرہ دار نیاں فصیح محاورہ تھیں جنہیں ہر شخص استعمال کر سکتا تھا فی الجملہ ان کا وجود روزمرہ تھا۔

حیدربائی کی آواز میں جادو تھا، گوہر بائی کا رقص اس بلکا تھا کہ الہ آباد کی نمائش میں یورپیں محو حیرت رہ گئے، کچھ عرصہ بعد زہرہ و مشتری کا طویل بولنے لگا، زہرہ تو خود شاعرہ بتی۔ قدرت نے آواز میں سحر بھروسایا تھا یہ شعر اُسی کا ہے۔

رات کا خواب الہی تو یہ  
آپ سُنیے گا تو شرمی ہیے گا

مشہور فلم شارنگر کی ماں جیتن باتی اس محفل کی آخری شمع تھی۔ مولانا عبد الحکیم شتر نے ایک مضمون میں لکھا ہے کہ اس کو سورپنکھی ناپچ میں وہ کمال حاصل تھا کہ نرت پر وقت بھٹکر اس کی اداوں سے چشم سیر ہوتا تھا۔

اسی زمانے میں طوالفون نے بعض پیشہ و رانہ اصول وضع کئے اور اپنی معاشرت میں بعض ایسے الفاظ شرکیں کیتے جن سے ان کی معصیت ڈھک گئی۔ مثلًا وہ کسی مرد سے مقررہ مشاہرو پر زناشوئی کے تعلقات قائم کرتی تو پیشہ کی اصطلاح میں اس کو ملازمت کہتے تھے یہ رواج اب بھی ہے، ایک طوالف جس مرد سے مشاہرو پر تعلقات قائم کرتی ہے اُس کا بدن اسی کے تصرف میں رہتا ہے لیکن رقص و نغمہ کے لئے اس کا دروازہ ہر ایک کے لئے کھلا ہوتا ہے۔ یہ تھا نستعلیق لکھنؤ۔ — لگر محمد شاہ رنگلی کی دہلی کا اخلاقی انحطاط اس سے بھی افزون تھا۔ نواب درگاہ قلی خاں نے اس عہد کا تذکرہ لکھا اور خواجہ حسن نظامی نے اس کو اردو میں منتقل کیا ہے۔ ایک اقتباس ہے تصرف ادنیٰ ملاحظہ کیجھے:-

”عبد صرنگاہ امتباکر دیکھئے دہلی کے خوش باش لوگ زندگی کی بہار لوٹنے میں مشغول ہیں ہر کوچہ و بازار میں حسن و عشق کے معمر کے ہیں، ہر درخت کی چھانوں میں عاشق و معتشق زنگ ریلیاں کرتے نظر آتے ہیں، ہر میدان میں محبوں اور محبوبوں کی ٹولیاں سیریں کرتی اور

جموہ متی نظر آتی ہیں۔ ہر بارے میں الھڑ سبینوں اور خوش چہروں کوں  
اُن کے شیدائیوں اور دلفارگاروں کے راز و نیاز کی محفلیں جی ہوتی  
ہیں۔ یہ رات کے ابتدائی حصے کے منظر ہیں، جب رات زیادہ  
آجاتی تو بس دہلی والوں میں بھی شباب کی اُمنگیں زور بارے نے لگتی ہیں  
اور وہ مختسبوں یا راہ گیروں سے بے نیاز ہو کر یہ اندر لیتے خطر  
ہوس رانی میں لگ جاتے ہیں کتو خط مرد محبوبی اور معشوقتی کا کام  
کرتے ہیں لیکن بعض بعض لوگ اس کو پسند نہیں کرتے وہ عورتوں اور  
نوجوان لڑکیوں کی تلاش میں رہتے ہیں اور یہ کوئی دشوار کام نہیں  
کیونکہ اس قسم کی آوارہ عورتوں کی بشرت موجود ہوتی ہیں۔

میر کلو ایک آزاد نش نوجوان ہے اس کو امیرزادوں اور نوجوانوں  
کی طبیعت پر قابو ہے اور ہمیشہ دل جوئی و غاطداری کے لئے ان  
کی خواہشوں کو پورا کرتا ہے، اس کی خبری یہ ہے کہ وہ عیش و نشاط  
کے لوازمات میں کسی چیز کی کوتا ہی نہیں کرتا، میرزا مشروف کے ٹھیں  
پر جب اُمراء اور ان کے صاحبوں اسے آتے ہیں تو ہر کوئی اپنے ہمراہ  
کم سن اور طار معشوقة یا لونخط امر کو لاتا ہے اُن کا قیام میرزا کلو کے  
خیموں میں ہوتا ہے جو ہر ایک کے لئے الگ الگ فاصلہ پر بارغ  
میں لگے ہوتے ہیں، جس کا جو جی پاہتا ہے کرتا ہے کوئی مختسب

نہیں ہوتا، تمام سامانِ علیش ورندی پہلے سے تیار رہتا ہے۔ ہر ایک معشوق کے ساتھ شراب کے دوڑ چلنے شروع ہو جاتے ہیں۔ پس اس منزل پر پہنچ کر نفسانی خواہشات آزادی کے ساتھ پوری کی جاتی ہیں۔ امیر الامر اعظم خاں کے متعلق لکھا ہے کہ وہ ہر خوب صورت عورت اور خوش چہرہ لڑکے کو جملہ ہوس میں لانے کے لئے کوشان رہتا تھا۔ میرزا منوار امداد پرستی میں لیگانہ روزگار رکھنا انہی امراء میں ایک خوش باش طبیعت نماں تھا اس کے ہاں ہر شب محفلِ جمیتی، مخفی حاضر ہوتے، حقیقتِ خوشبو میں بلے رہتے۔ ہر ایک کے سامنے گلاب پاش رکھتے ہوتے اور تمام مکان رات بھر اندر بنا رہتا۔ طوال چینیں مُجھے ہوتے اور جب تک رات تایکر نہ آپنی اُس وقت تک بادہ انگور و بادہ سخن کا دوڑ چلتا۔ لوگ جر عمد پائے شراب سے لے کر جر عمد پائے رخا تک سے لطف اندوڑ ہوتے۔ میرن ہی کا ایک رئیس زادہ تھا جو وزیرِ الملک کے مزاج میں دھیل ہو گیا تھا اس کا کام وزیرِ الملک کے لئے خوش چہرہ لڑکوں کی فراہمی تھا اس کے دلائل صحیح و شامِ حسینوں کی ٹوہ میں رہتے اور غلوتِ شبیث کے لئے خوبصورت رہ کے جمع کرتے وزیرِ الملک نے اس شوق میں لاکھوں روپے صرف کیتے جس سے اُس کا محلِ خوب صورت لڑکوں کی

جلوہ گاہ بننا ہوا تھا۔

محر شاہ کے ہزار یوں میں کسل سنگھ ایک سردار تھا اُس کے نام پر کسل یوہ  
آباد تھا جہاں کسیاں پیشی کماتی تھیں۔

اربابِ نشاط میں نعمت خان اور اُس کا بھائی موسیقی میں نازک سے  
نازک خیال ادا کرنے پر قادر تھے۔ غلامِ رسول اور بجانی قوالی میں  
بیکاٹے روزگار تھے۔ باقر تنبورہ بجانے میں یکاٹہ تھا، بخود بادشاہ  
اُس پر جی بجان سے فر انخرا۔ حسن خان رباب بجا تے میں بے شال  
تھا۔ غلام محمد سارنگی بجانے میں منفرد تھا، بڑے بڑے باکمال اُس  
کے سامنے زانوے تلمذ تھے کرتے تھے۔ قاسم علی، نعمت خان کاشاگرد  
تھا۔ اُس کی آواز اور اُس کے چہرے میں زیر دست کھپاڑ تھا عین الہیں  
اور بُرہان الدین بجادو اش قول تھے گھانسی رام پکھا درج میں دعیہ العصر  
تھا۔ رحیم خاں کو خیال گاتے میں ملکہ عاصل تھا۔ شبانع نعمت خان اپنی آواز  
کے بل پر بادشاہ تک رسائی رکھتا تھا۔ حسن خان ڈھونک بجانے میں  
بے نظیر تھا اور پچھہ ماہ تک نہیں گت کے سامنہ ڈھونک بیجا سکتا تھا  
جب اُس کی انگلیاں ڈھونک پر تیزی اور سخون بصورتی سے چکتیں تو  
معلوم ہوتا اندر ہیری رات میں یورا ہرات یا ستارے جگہ کار بیے ہیں  
اور ارض و سما رقص میں ہیں۔ خواص اور المذاہ مثہلہ رفتال تھے۔

سبزہ اور زمرہ دلوخیز لاط کے تھے۔ جب نلپتے تو الیسا محسوس ہوتا جیسے چنستان متکر ہیں۔ یہ تو مردوں کی خصوصیتیں تھیں۔ عورتوں کے احوال اس سے بھی سوائتے۔

معشوقة ابوالحسن، محمد شاہ کی محبوب رقصہ تھی۔ آواز میں نمکنت لہجہ میں لوچ اور ادا میں رنگتی یہودیت اُسی کا ہو رہتا۔ لوڑیاں ڈومنی تھیں، لیکن فضیح گفتگو میں اس کا جواب نہ تھا اس کا مکان ایک مرصع دربار تھا۔ ہمیشہ یہ تھی پسوار ہو کر سیر کو نکلتی چوب دار اور ملازم محافظہ دستہ کی حیثیت میں ہمراہ ہوتے۔ جب اُمرا بلا بھتے تو قیمتی ہریے بھتے۔ ایک دو نہیں بسیروں رئیس اُس کے ہاں لٹک گئے، اچھے اچھوں کی ہولیاں کھد گئیں۔ اُس کی معیت میں بہت سی عورتیں ہوتی تھیں جنہیں بیکم اور غائم کہا جاتا تھا۔ ان سب کافن روپیہ کھینچنا تھا اکثر قارونی جیسیں ان کی بد ولت غایی ہو چکی تھیں۔ امیر بیکم ایک عجیب الخلقت طوالفت تھی، اس کا کمال یہ تھا کہ مجلسوں میں یہ رہتے آتی ہر حصہ عربیاں ہوتا۔ لیکن اس انداز میں پاجامے کی نقاشی کرواتی جیسے کھواب کا بیلدار پاجامہ پہن رکھا ہو۔ اس عربیانی کو ہر کوئی پہچان نہ سکتا تھا تمام لوگ ملبس ہی سمجھتے تھے۔ اعتماد الدولہ

کی داشتہ کا نام رام رجنی تھا۔ زینت اور گلاب بڑے پایہ کی ڈبیہ دانیاں  
منجیں، ان کے دروازے پر دستک دینا ہر کسی کے لئے سے باہر تھا۔

رححان باتی مخفی رقصہ سمجھی، لیکن پیکر بدن الیسا تھا جیسے شام کشیر  
مجسم ہو گئی ہو۔ پنا باتی کی آواز میں وہ سحر تھا کہ زندگی ترپ اُٹھتے  
اور مردے جی جاتے تھے، اُس نے بہت سی راگنیاں یہی تخلیقیں  
کی تھیں۔ پانی پر پیکر کھینچنا اور ہر ایں گھر لگانا اُس کے بائیں ہاتھ  
کا کرتہ تھا، کمال باتی دریاری مغنتیہ سمجھی۔ کنور باتی کی بیٹی کا نام  
اوٹا باتی تھا۔ اس کا دہن گلڈ ستہ تھا جہاں اس کی ماں کا حسن ختم ہوتا،  
وہاں سے اُس کا حسن شروع ہوتا تھا۔ پنا اور تاؤ محمد شاہ کی مُنجز پڑھی  
ٹواں تھیں تھیں۔ جیب محمد شاہ نے نادر شاہ کی ٹوٹ سے دل برداشتہ  
ہو کر ارب باب نشاط کو پھٹی دے دی تو یہ دونوں بالاخالوں پر کا بیٹھیں  
بہاں ہر شب مغل شہزادے اپنی صبح انجام کو قریب لاتے تھے۔

ادھر ۱۸۵۷ء میں دہلی پر یورپی قیامت ٹوٹی اس سے پُرانی ثقافت کے درودیار  
یک ہل گئے۔ تمام لک بارہ بات ہو گیا وہ لوگ جن کے ہاں یادشاہوں کے دستروں  
بچھتے تھے اب روزی کی آسیٹ میں مر ہے تھے۔ جنہوں نے کبھی کسی کا ہاتھ  
نہ تکا تھا اُن کے دامن کشکول ہو گئے اور اب جامع مسجد کی سیڑھیوں پر پیٹ  
کی دہائی دے رہے تھے، ادھر غاندانی شرافت فقیر کی گدڑی ہو گئی۔ ادھر ہر

کوئی لے تو اکا سوٹا بنا پھر تا مقام، جن چہروں پر دہلي و لکھنؤ کی شرافت کا انحصار تھا وہ تنر برتر ہو گئے۔ ہر شے پر جھوٹا جھوٹ پڑھنے لگا۔ شرف اکی لاج پھر توں کا قہقہہ بن گئی اور دیکھتی آنکھوں ایسا انقلاب برپا ہو گیا کہ تمور و بابر کی بیٹیاں تن ڈھانپنے کے لئے چھپتے ہو گئے۔ نارینخ فحاشی شاہد ہے کہ کسیوں کا وجود جنگ یا انقلاب کی کوئی سے پیدا ہوتا پھر پہنچتا اور بڑھتا ہے یونان اور روا کی تاریخ الفرشا۔ میں بھی اس کا اعتراف موجود ہے اور خود برصغیر سندھستان کی تقسیم اس کی تازہ شہادت ہے۔ پہنچی دو بڑی جنگوں میں جو کچھ ہوتا رہا۔ وہ کس سے پوچھیو ہے۔ اس مادی تباہی سے قطع نظر جو لیورپ میں اپنے خطرناک نتائج چھوڑ گئی۔ بہب سے بڑا ساتھ وہ اخلاقی تباہی ہے جس سے عورت ایک جنس بن پکی ہے۔ پہنچی جنگ میں آسام کی سرحد پر ایک غیر قوم موگ نے قحط کے آگے ہتھیار ڈال دیتے۔ اور جب سہوک کا تھانہ شدید ہو گیا تو موگ عورتوں نے اتحادی سپاہیوں کے ہاتھوں اپنا جو ہر عصمت بیج ڈالا۔ جو بہر ماں روئی کا بدلتا — روٹی — اور — عصمت — ।

۱۸۵۴ء کا سانحہ اپنے ساتھ یہی نتائج لا یا تھا، جب تاج و تخت نچن گئے تو ان کی والستگیاں بھی جاتی رہیں۔ معاشرہ کا معاشرو تھس نہیں ہو گیا۔ وہ رنڈیاں جن سے شرف کے بچے ادبِ مجلس سکتے تھے شیع راہگزار ہو گئیں، جن کی زبان میں کوئی بچکی نہ ملتی۔ اس طرح اُنھیں گئیں کہ معیاری طوالفت، کا تصور

بناشہ کی طرح بیٹھ گیا۔ اس کے پر عکس بازار لیوں میں بیڑتاک امنافہ ہونے لگا اور وہ خرابیں جو اس پیشہ کے آداب سے ناواقف تھیں یہاں تک اتنا رہ ہو گئیں کہ وہ جسم کو گوشہ کے بھاوا بخینے لگیں۔ وضنعتاری کے نام سانچے ٹوٹ گئے۔ مولانا شبلی کے ایک طنز یہ سوال پر سردیتے کہا تھا۔ اُس زمانے کے لوگ واقعی اپنے دوست کی داشتہ کو بھاوج کی نظر سے دیکھتے تھے خود طوائف کا یہ حال ہوتا تھا کہ جس سے ایک دفعہ تعلق ہو جاتا تا اس سے عمر بہرا طرف تھا ٹوٹا۔

مخدوڑے ہی دنوں میں غدر کا ہتھکامہ فروہ گیا اور استعمار انگریزی کی مصلحتوں نے ریاستوں کے وجود کو بزرگوار رکھا تو ریاستیں طوائفت کی لشکریاں ہو گئیں چنانچہ فدر کے بعد طوائفوں کے ادارہ کو فروغ دینے میں سب سے نمایاں ہاتھ نوابوں، مہاراجوں، خانوں، تعلقداروں اور زمینداروں کا ہے۔ اس پر عظیم میں طوائف کا موجودہ نظام براہ راست جاگیرداروں کی پیداوار بے جو کلفت، تصنیع، اسحصال اور تلذیں، جاگیرداری نظام کی خلقی خصوصیت ہے، وہی خصوصیت ایک طوائف کی سیرت کا پرتو ہے۔

ہندوستان میں تقسیم سے پہلے ۵۴۲ ریاستیں تھیں۔ سب سے بڑی حیدرآباد جہاں پولے دو کروڑ لوگ بنتے تھے سب سے چھوٹی بلباری جس کی آبادی صرف ۲۷ نفوس پر مشتمل تھی۔ ان سب ریاستوں کے رکوریشہ میں دالماشا۔ اللہ، طوائف کا خون دوڑتا رہا۔ ان میں سے بیشتر کے فیماں روپا پتے

اب وجد کی دعا برکت سے طوال القوں ہی کی اولاد ہیں اور ان کا خیر و نعمیر طوائف  
ہی کی میٹی میں گزدھا ہوا ہے، یہ بات پایہ تحقیق کو پہنچ چکی ہے کہ طوال القت کا ادارہ  
جا گیر داروں ہی کی وجہ سے پروان چڑھا ہے۔ بڑی بڑی ریاستوں میں کسبیاں  
پلتی اور چھوٹی چھوٹی ریاستوں میں بکتی ہیں۔ ان ریاستوں کے گھناؤ نے نظام کے  
باغثت بردہ فروشی کو تنا صاف رونگ ہوا۔ مرحوم پنجاب میں چبیہ کا علاقہ خوں بصورت  
لڑکیوں کی فروخت کے لئے بے حد مشہور تھا۔ مہاراجہ پیارا نے اپنے والد کی  
تین سو سے زائد بیویوں کو ۳۵ روپے فی نفر کے حساب سے فروخت کیا تھا،  
ہندوستان میں بہت سے راجہے اور نواب ایسے تھے جو بیک وقت میٹی اور  
ماں سے مستقید ہوتے رہے۔ خود مجھے ایک طوال القت نے عند الملافات بتایا کہ ریاستوں  
میں گورا گنگ اور سرمنی کا نکھلیں، ہمیشہ راہوڑوں کی ملکیت سمجھی گئی مشہور کہاوت  
ہے کہ:-

”ریاستوں میں خوں بصورت لٹکیاں ترقی حاصل کرنے کے لئے جنی جاتی  
ہیں“

ایک انگریز افسر نے جو ریاستی محکمہ میں کام کر چکا تھا اپنے ایک مراسلہ میں  
برطانوی حکومت کو لکھا تھا کہ ریاستی افسروں کا صرف ایک ہی کام ہے کہ وہ حکمرانوں  
کے لئے عورتیں انداز کرتے ہیں۔

ایک مہارانی نے ”بیوی کرانیکل“ میں رنواس کا کچا چٹھا لکھتے ہوئے اس

بات پر زور دیا تھا کہ:-

”ہم محقق بیتروں کے کھلوتے ہیں، ہماری زندگی یا موت کا انحصار  
مالکوں کی مرضی پر ہے۔ ہماری زندگی بھی انک خوابوں سے ابتر ہے۔

ہمارے حرم مرصع پندرے ہیں جہاں ہمیں قید رکھا جاتا ہے：“

چنانچہ راجپوتانہ کے ایک مہاراجہ اپنے پیچھے چار ہزار عورتیں چھوڑ کر مرے  
تھے اور ان میں بے شمار نبا الفہر تھیں۔ اس شہوانی جذبے کی تسکین کے لئے  
ان سکرانوں کے معلوم میں باقاعدہ عشرت کرے تغیر ہوتے جن میں اس قسم کے  
آئینے آؤندیاں ہوتے تھے کہ ان سے اختلاط کے مختلف زاویوں کا لطف اٹھایا جاتا  
ہے۔ مہاراجہ انور کو محقق اس جنم کی پاداش میں گذسی چھوڑنی پڑی کہ اُس نے  
مہاراجہ رنجیت سنگھ کی داشتہ موراں کی پڑپوتی ممتاز سے تعلق فاتح کیا،  
لیکن کچھ عرصہ بعد ممتاز کا دل اچاٹ ہو گیا اور وہ بھاگ گئی۔ مہاراجہ کے ملازموں  
نے پیچا کیا لیکن ممتاز نے بنتی کے ایک کروڑ پتی سیلہ پاولے سے نکاح پڑھا لیا۔  
مہاراجہ کے ملازموں نے موقع پاک کر سیلہ کو قتل کر دالا اور کوشش کی کہ ممتاز کو اٹھا  
لیں مگر سب کے سب موقع پر گرفتار ہو گئے، مقدمہ چلا اور بالآخر مہاراجہ افہریج  
کا سانگھاں ڈول گیا۔!

اُن اللئے تملوں کی بنیاد ہی پر ایک مصنف نے کہا تھا:-

”ہر انسان مختلف طریقوں سے دن کا آغاز کرتا ہے، انگریز انٹے

اور سوڑ کے گوشت سے، چر من ساتھ اور قیمہ سے، امریکین انگور  
سے، مگر ہر ہائی لس، دوشیزہ کو تہ بجھ دیتے ہیں۔!

---

# گوشت سی گوشت

اُبے پتیماز رتشر ایک گاہی (کبھی) ہے جو اپنے اندر مومنین و منکریں لیعنی بُرے اور بھلے دونوں قسم کے آدمیوں کا نیچ ملاتی ہے، اس کی نکاح اس عیناً مم سیلا ب کے پانی کو جو پہاڑوں سے آتا ہے ایک شلث نشک کر دیتی اور ایک شلث طلاقی پُردوں کو مر جھادیتی ہے، اس کے مس سے مومن کے نیک خیالات، پسندیدہ اقوال، حسن اعمال، جسمانی قوت، قوائے فتح مندی اور روحانی تقدیس کا ایک تھاںی خاک میں بل جانا ہے۔

درز رشت پیغمبر

لاہور کا موجودہ چکٹہ بوڑھے راوی کا ہم عمر ہے مہاراجہ رنجیت سنگھ کے زمانہ اسخطاط سے اس کا آغاز ہوتا ہے، اس سے پاشیر بازار پوک چکٹہ سے رسار باز اتک جس میں نتی اور پُر اتنی انار کی کاغذاتہ شامل ہے کہ بیان بیٹھا کرتی تھیں اردو گرد مغلوں کی سرکاری عمارتیں یا ان کے کھنڈر سنتے، مہاراجہ رنجیت سنگھ کے عہد میں شہر لاہور کا نصفت چکٹہ تھا۔ ممکن ہے رنڈیوں

کی اس بہتیات کا ایک سبب یہ بھی ہو کہ لاہور پہشہ، ہی فوجوں کی گزراگاہ رہا، جب غیر ملکی حملہ آرخیز پار سے ہندوستان میں داخل ہوتے تو ان کا پہلا پڑا وہ لاہور ہوتا۔ اس کے علاوہ سندھ، سرحد اور دہلی کے فوجیوں نے بھی لاہور کو جلانگاہ بنائے رکھا۔ ظاہر کہ جب کوئی شہر فوج کی زدیں ہو تو اس کی دولت ہی سہیں عصمت بھی لٹتی ہے۔ فاتحین پھلے بناتے اور مفتون ہیں کبیاں بننے پاں۔ برعظیم سندھ پاک کے چار بڑے چکلوں میں لاہور کا پچھہ چوتھے درجے پر تھا۔ بس سال پہلے افواہ متعدد کی ثقافتی کلیٹی نے مختلف ملکوں کی کبیوں کے جوان دشمنوں کے مقابلہ میں اس کے مطابق اول مکلتہ تھا دوم بگلور سوم بیتی اور چہارم لاہور۔ تب مکلتہ میں ایک لاکھ سے زائد نژادیاں تھیں اور ان میں لگ، بگ پیچانوں نے فیصلہ گیا تیار تھیں۔ جس ادارہ کا نام طوائف ہے وہ یا تو لکھنؤ میں رہایا آگہ میں یاد ہلی میں یا پھر لاہور ہیں۔

لاہور کا بازار عام بازاروں کے طرز پر نہیں کیتی بازاروں اور کرتی محلوں کے وصل سے ایک بڑے قصبے کے برابر ہے، تمام علاقہ کو اجتماعاً ہیرا منڈی کہتے ہیں۔ اس کی سطح لاہور کے ہر حصہ سے بلند ہے اگر راوی کا پافی مارکت تاہو اس سطح تک آجائے تو نہ صرف لاہور غرق ہو جاتا بلکہ ملٹان تک کاسارا علاقہ ڈوب جاتا ہے۔ ہیرا منڈی ایک تکون کی طرح ہے، عالمگیری مسجد اور اکبری قلعہ کے باہم سست بالاخانوں کی ڈوڑنک بھی ہوتی ایک قطار ہے جس میں ٹیڑھی ترچھی کی

قطاریں صتم ہوتی ہیں، مکالمی دروازہ سے داخل ہوں تو سب سے پہلے نکٹ پر شاہی وقت کی ایک منزلہ مسجد ہے جس کے چہرے پر برص کے داغ ہیں۔ سیاہ دیواروں پر سفید دھینے۔ اس کی تعمیر مغلی طرز پر ہے اس مسجد سے چند ہی قدم آگے رنڈیوں کے کوئی شروع ہو جاتے ہیں۔ بازار شخوپوریاں کے وسط سے محلہ سیاہ کو جو راستہ جاتا ہے اس کی دو یا چار روکانیں چھوڑ کر ایک گلی مڑتی ہے جس کو ٹیکتے ہیں یہ ایک بازار نہ کوچہ ہے جس کا دوسرا سرabaazar حکیماں کے آنکش پر ختم ہوتا ہے۔ ایک پہلو بین بازار نجع عبداللطیف ہے دوسرا موڑ بھی تھانے کے ساتھ سے ہو کر گذرتا ہے۔ بھیک و سط میں گلی تھبیر کا پوک ہے جہاں بازار شخوپوریاں، چیت و امروڑ، شاہی محلہ، ہیرا منڈی، بارو دخانہ کا عقیقی حصہ اور اڈہ شہیازخاں ایک دوسرے سے بلندگر ہوتے ہیں۔

اس زہرہ گداز فضائی کے صحیح تماشائی اوزنگ زبیکی مسجد۔ یا کعبہ کی بیٹی کے وہ بلند قامت میانہ بین جو سالہاں سے انسان کی بیٹی کا تماشادیکھ رہے ہیں۔ بھی ایک دن اندر دار کوچہ ہے اس کے اُپر نیچے دو کانیں اور مکان ہیں جہاں ہر زنگ اور ہر عکر کی عورتیں بھری پڑتی ہیں۔

لکھنؤ امیر محمد خاں کی گورنمنٹ کے زمانہ میں عصمت فوشی نالوناً ممنوع ہو گئی تو یہ کوچہ بند ہو گیا نہ جانے اب صورت حال کیا ہے؟

یہ بازار نہیں، ایک نگین بستر ہے، جہاں عورت کی عفت شکن کر سمجھا شد  
 کی نیند سوگتی ہے۔ اس بوچڑ خانہ میں عورت قتل ہوتی ہے۔ اس کا  
 گوشت بننا ہے عورت کا گوشت — میمنے کا گوشت — دو شیزو کا  
 گوشت — بڑہ کا گوشت — باکرہ کا گوشت — آہو کا گوشت  
 — لمیار کا گوشت — گائے کا گوشت — ہمیر کا گوشت ،  
 سوہنی کا گوشت ، صاعیاں کا گوشت ، سدا سہاگنوں کا گوشت —  
 اُن سہاگنوں کا گوشت جو سہاگ رات ہی میں بیوہ ہو جاتی ہیں بکھی بھی  
 گاہک کے لئے کوئی قید نہیں ہر بولٹ کی قیمت مقرر ہے۔ آٹھ آنے  
 سے تین روپنگنک — اپ نے دام پوچا اور پھر جیا گوشت چاما  
 خوید لیا تازہ، باسی، جوان، بوڑھا، سمرخ، سفید، گوشت ہی گوشت

### جسم ہی جسم؟

آپ کی چاندی اور عورت کی چڑی، اس منڈی کا اصل الاصول ہے ہمیشہ  
 دساور سے تازہ مال آتا کچھ دنوں ان دو کانوں پر لٹکتا اور پھر باسی ہو جاتا ہے۔  
 بازار نہیں — بوچڑ خانہ — عورتیں نہیں — بھیریں !!  
 اس پیچدار کیسٹ میں کہیں اور کوئی سیدھا نہیں تمام بازار میں جوڑ ہی  
 جوڑ ہیں، وسط میں ایک چھوٹا سا پوک ہے۔ غربی حصہ میں ایک کٹڑی ہے اور  
 کٹڑی سے ایک طرف تکون موڑ ہے اس موڑ پر حضرت سید قاسم شاہ شہدیؒ

کامزار ہے۔ اس مزار کے پہلو میں مسجد ہے مسجد کے دروازے پر عموماً تالا پڑا رہتا ہے۔ متولی کا کہنا ہے کہ جو لوگ چوری چھپے آتے ہیں وہ حضرت سید قاسم شاہ کے مزار کی دیوار کا سہارا لے کر مسجد کے نقشب سے نکل جاتے ہیں۔ لیکن بعض کھانڈڑے مسجد کی ایانت کو محسوس نہیں کرتے اور اسی کو پھر دروازہ بنا لیتے ہیں۔

حضرت سید قاسم شاہ رنجیت سنگھ کے ابتدائی زمانہ میں مشہد سے لاہور تشریف لائے تھے اور اس بجائے قیام فرمایا جہاں دفن ہیں۔ مزار کے پڑوس میں ایک کھلے صحن کا مکان ہے جس کا چوبی دروازہ اندر سے بند رہتا ہے سید اولاد شاہ گیلانی ایم اے جو آپ کی پوتی کے بیٹے ہیں اس مکان میں رہتے ہیں۔ شاہ صاحب مدرس رہ چکے ہیں۔ تقریباً بین ۱۰ سال تک ڈسٹرکٹ بورڈ ملٹان میں سکریٹری ہے۔ کتنی کتابوں کے مصنف اور مترجم ہیں۔ ان کا بیان ہے کہ ٹھیک اسم تصحیر ہے۔ ابتدائیں اس بجائے شہزادیلا، ہوتا تھا، حضرت قاسم شاہ نے اس کو اقامت و عبادت کے لئے چون لیا، مسجد کی نیور کھی وجہ بذایا اور یاد اللہ میں مشغول ہو گئے تھوڑے ہی دنوں میں ان کے فقر و استغنا کا چرچا ہو گیا۔

اہنی دنوں چیخو کی ملیاں (شیخو پورہ) کے بعض خانہ بدوسوں نے ٹھیک کے نشیب میں قیام کیا یہ لوگ اپنے آپ کو پنجاب کی مختلف ذاتوں سے منسوب کرنے تھے ان کا کام چٹائیا بنانا اور چتین بنانا تھا۔ لیکن پیٹ کی مار ٹھور توں کے ساتھ میرپیں

بھی بگاڑ دیتی ہے ان کی عورت میں فو بصورت تختین ان سے چوری چھپے پیشہ کانا  
شردوع کیا۔ حضرت قاسم شاہ کے فرزند حضرت میرن شاہ جو اس وقت وس گیارہ  
برس کی عمر میں تھے، ان کی جھونپڑیوں میں شب کو گھس جاتے رہیے گل کرتے اور  
چلا تے:-

سُورَ آگَةَ سُورَ، سُورَ آگَةَ سُورَ

اس پر چند لوگ حضرت قاسم شاہ کی خدمت میں پہنچے اور مرشدزادے کی  
شکایت کی رہ شاہ صاحب نے فرمایا:-

میرن ان کے لئے دعا کرو بد دعا زد و سور بھی تو خدا کی مخلوق ہے ان  
خاتم بدشوش ہی کی اولاد ہیرام نٹسی کے پشتئی کنجنوں کی مورث ہے اور ان  
کی بڑی بڑی حوصلیاں ہیں۔

جب حضرت میرن شاہ کا ۱۸۸۱ء میں وصال ہو گیا تو بھی کانام کوچ میرن شاہ  
رکھا گیا۔ لیکن ۱۹۷۱ء یا ۱۹۷۲ء میں پولیس کے ایک ڈپٹی سپرینٹز نٹ علی گوہر نے  
اپنے نام سے منسوب کر لیا وہ انتقال کر گیا تو کچھ کا ڈیاں کھلایا اب بھی یا چکلنے  
کہتے ہیں۔

ہر سال عُس کے موقع پر پشتئی رنڈیاں حضرت قاسم شاہ کے مزار پر حاضر ہوتی  
اور مجرکرتی ہیں۔ انہی حضرت قاسم شاہ کے بادرازادے حضرت علامہ میر حسن سیاکوٹی۔  
علامہ اقبالؒ کے اُستاد تھے علامہ میر حسن کے ڈوبیٹے تھے نقی شاہ اور نقی شاہ۔

نقی شاہ سے علامہ اقبال کے دوستانہ مراسم تھے۔ ”امروز“ کے ”اقبال نمبر“ میں نقی شاہ کے نام علامہ اقبال روز کے جس خط کا عکس چھپا تھا اُس میں امیر کا ذکر تھا، امیر ایک نامور طوائف ہوتی ہے۔!

بُھی میں کوئی دوسو کے لگ بھگ دو کانیں، مکانیں یاد ٹیلے ہیں جہاں سے تک کوئی چار ساٹھ ہے چار سو کے قریب عورتیں بیٹھتی تھیں ان کا کام صرف جسمِ ذوشی تھا کپڑوں کے عصمت نام کی کوئی پیزی بھی وہاں نہ تھی۔ ان کی دو کانیں صبح بارہ بجے گھلیتیں اور رات بارہ بجے بند ہو جاتیں۔ چونکہ یہ عورتیں بیگاری مال تھیں اس لئے ان کے بھیکیاریاں بھیکیاروں کے گاشتے سر پر کھڑے رہتے۔ نرخ اور ہوس باقی سب موقوف۔

عورتیں کیا؟ تاش کے پتے، چوسر کی نزدیں، آم کی گھلیاں، کیلے کا چھلکا، خربوزے کی چانک، گنے کی پوریں، سگریٹ کا دھواں، عورت نہیں شائع ہاں ان کا وجود ایک خوفناک قہقہہ تھا، ایک عربی گالی، ایک سنگین احتیاج ایک اوپن ایڑ تھایٹ، ایک سرکاری کیونک— ہمار سے معدرت کے ساتھ ایک عوامی شاہکار۔

ک تو اور کی رو سے مکان کی جمع مکانیں قلطا ہے، لیکن مجھے اس میں ایک خوبی نظر آتی ہے۔

عورتیں نہیں — قبریں چائیں

عورتیں نہیں — ہنگیاں آنسو،

ظرف کے آنسو، انسان کے آنسو، عورت کے آنسو، خون کے آنسو،

آنسو ہی آنسو — عج

آدمی محسوس کرتا ہے خدا خاموش ہے

بھی سے باہر بازار شیخ پوریاں ہے ہیرا منڈی کے چوک تک پھیل زندگیوں کے  
مکان یادوگانیں ہیں۔ اس علاقہ کا سب سے بڑا چودھری سیا لکوٹ کا ہے کوئی درجن  
ڈیڑھ درجن لڑکیاں اس کے تصرف میں ہیں، اس کی روزانہ آمد فی پار پان سورپلے  
ہو گی اس کے پاس رائفل ہے گولیاں ہیں کاربین سواریاں ہیں تاگہ ہے گھوڑیاں  
ہیں دولت ہے، اثر ہے، سو رخ ہے غرض سمجھی کچھ ہے اس لئے کہ لڑکیاں ہیں۔  
شاہی محلہ کی مختلف طکڑیوں میں یہ نگانے ہی یہ نگانے ہیں ایک طرف ڈیٹل  
ہسپتال کے نکٹ پڑھ و سری طرف شاہی مسجد کو نکلتے ہوئے چوک میں بہت سے نوجوان  
کھڑے رہتے ہیں، ان کا کام دلاتی ہے، کاریں آئی، گھر پھر ہوتی، سو دا چکتا اور  
جسم لے کر انکل جاتی ہیں۔

ہیرا منڈی کے چوک سے کوچ شہباز خاں کے آخری سرستے کے لشتنی کنجیوں

کے اب وہ سمجھی واصل جہنم ہو گیا ہے۔

کے مکانات ہیں۔ کچھ غامد انی زندگیاں مدرسہ نعانیہ کے آس پاس رہتی ہیں، اکثر مکہن پچکی ہیں۔ بعض کی اولاد بڑے بڑوں کے گھر میں اُٹھ گئی ہے اور بعض ابھتی تک پہنچاتے ڈگر پر پل رہتی ہیں۔

ہیرا منڈی اور ٹبیٰ بازار میں بڑا فرق ہے، ٹبیٰ محض قصاص خانہ ہے، ہیرا منڈی تصویر خانہ ایک آرٹ گالری جہاں راتیں جا گئی اور دن سوتے ہیں۔ اس ملائکہ کے بالا خانوں میں دن ڈھلے تجھے انگڑا تیار لے کر اُٹھ بیٹھتی ہیں کرات کی پہلی کروٹ کے ساتھ ہی بازار جگدا نے لگتا ہے، کوئی نوبجے شب دروانے کھل جاتے ہیں، ہر بیٹھک کی تیاری مکمل ہو جلتی ہے، ہر کوئی آجا سکتا ہے لیکن ان بالا خانوں میں جانے کے لئے روپیہ اور ہمت کی ضرورت ہے، کتنی سولیاں نسلی کچھنوں کی ہیں، یہ لوگ مالدار ہیں، ہر ایسا اغیراں کے ہاں نہیں آجا سکتا، ان کے ٹھاٹھ شاہانہ ہیں، ان کے جسم شاہی کھلونا ہیں، ان کی محلسراں ہیں جدید و قدیم کے امترانج کا نمونہ ہیں، ڈر انگ روم ہیں، خاصہ خانے اور خلوت خانے ہیں، قابین ہیں، ڈوریں سے کسے ہوتے پلنگ ہیں، فرش پر کچھی ہوتی سترھی چاندنی ہے، چاندی کے نقشی پاندی ہیں، پھولدار اگالدار ہیں، مغلبی حقے ہیں، دیواروں پر جلی آئینے ہیں اور رچت گیریاں ہیں، وسط میں جھاڑ ہیں!

ایک طرف میراثی ساز لئے بلیٹھے رہتے اور عجت نک گاہک نہ آئیں تا ناری ری کرتے، پہنچتیاں کستے، لیپتے جھاڑتے اور ٹھٹھے پلتے ہیں، ان کی شکلیں عجیب سی ہوتی

ہیں ہر کوئی گھن لگا ایندھن ہے اکثر جوار می ڈھنڈاری ہیں جو کچھ رات میں کاتے  
دن کو ہار دیتے ہیں، خرانٹ صورت ہیں، پچ کٹے ہیں، نٹ کھٹ ہیں، پچ غٹو ہیں،  
اول جلوں ہیں لیکن ہیں آٹھوں گانٹھ کیدا انہیں زندگیوں کے لامختے اور سابقے کا نام  
دیباز یادہ بہتر ہے، فاماً گنو از نیں انہیں اُستاد جی کرتی ہیں فطرت نے زندگی کے چہرے  
سے حیا اور میراثی کے چہرے سے رونق دنو چھین رکھی ہیں۔

جب شوقین مزاج آتے ہیں تو یہ ایک نظر میں اُن کا جائزہ لیتے ہیں ان  
کا قیافہ عموماً درست ہوتا ہے کوئی مالدار ہو تو اُن کی آنکھیں شنکارنے پڑھنی نظر آتی  
ہیں ان کے چہروں کا اُمار جپڑھا دگاہک کی جیب پر ہوتا ہے تو زنی جیب تمریز  
جسم کے طبلہ کی سخاپ گھنکھڑوؤں کی چھن چھن سارنگی کا ہمراہ بجے کی لگک آواز کا شعلہ  
غرضیکہ ہرش سروں میں گھٹی ہوتی ہے، گاہک آتے اور جاتے ہیں جیب کوئی  
آتا ہے تو کواڑ بیڈ ہو جاتے ہیں نہیں تو ٹھلے رہتے ہیں۔ کواڑ ٹھلے ہوں تو  
کسبیاں بھی گھلی ہوتی ہیں، کچھ قلمی رسالے یا جنبی ناول پڑھتی ہیں، کچھ گاہکوں  
کی راہ تکتی ہیں کچھ سگرٹ سلاگا کر دھوئیں کے مرغوں میں ان اجنبی مردوں کا  
قصور باندھتی ہیں جو انہیں کھلونا سمجھتے اور جنہیں یہ کھلونا سمجھتی ہیں لیکن کچھ ایسے  
بھی ہوتے ہیں جو اپنی یاد کی ٹیسیں چھوڑ جاتے ہیں، ان کسبیوں کے والدین ان  
کے ساتھ رہتے اور کمائی کھاتے ہیں۔ فی الجملہ ان سے پورا خاندان پلتا ہے۔  
جب رات ذرا اور گھری ہو جاتی ہے تو شایبی محلہ کی اندر ہیری گپھاؤں

اور قافعہ کی سیڑھیوں کے نشیبی دوارا ہر پر طرح طرح کی کاریں اُکھر کر جاتی ہیں، اور اُس وقت تک کھڑی رہتی ہیں جب تک عشق کے ساز لٹُٹ نہیں جاتے اور جن کی موتابیکلا نہیں جاتی یا جب تک سوہنی کا جسم تھک نہیں جاتا اور مہینوال کی ہتھ پر کریخ بستہ نہیں ہو جاتی۔ بعض کرن سے محض دلیوار کے سہارے کھڑے رہتے اور کبھی کبھار رسایہ دلیوار ہی میں ان کی رات بسر ہو جاتی ہے۔

اور جب ہر طرف پکھری ہوتی مسجدوں کے بیماروں سے اصلواٹ خیڑا متن التوْم کی آفازگو سختی ہے تو خانزادوں کی زنگنازگ کاریں بھر دیں میں ماسکے گما پادھانی لگاتے ہوئے بگٹھ ہو جاتی ہیں اور ان کے تعاقب میں گتوں کے مڈھر گیت دُور تک چلے جاتے ہیں۔

سُورج جاگتا ہے تجھے سو جاتی ہے اور اگر کچھ رہ جاتا ہے تو حکایتِ شبینہ کے غیر مریٰ حروف جن سے چہروں پر ایک نخلکن سی ہوتی ہے۔

بازار کیا ہے لاکر زار ہئے ہر شاخچہ کی کونپلیں شبین سے نہیں سیم سے کھلتی ہیں، انہیں دن کی چک مسلاجیتی اور رات کی کٹک جگادیتی ہئے ان میں سے بعض عورتیں اناروں کے کنج ہیں کہ دانہ دانہ پر فہر لگی ہے، بعض انگوروں کا گپچا ہیں کہ زندوں کا علقہ پھوڑتا ہے، بعض گوؤں کا چونا ہیں کہ گوانے دُودھ دوہتے ہیں بعض کیلوں کی گہل ہیں کہ شوقین مزاج گودا کھا جاتے اور چپکا پھینک دیتے ہیں، بعض روٹیوں کی تھی ہیں کہ نفسی بھوکے ٹوٹے پڑتے ہیں اور بعض پالوں کی

ڈھولی ہیں کہ بانکے پتیاں چباتے اور چباتے ہی چلتے جاتے ہیں۔  
 عورتیں نہیں، ساز کی دھن، طبلہ کی تھاپ، رقص کا زاویہ، اور بستر  
 کی تہذیب۔

---

## درے لے

گرم پانی کا پایالہ جو دوپہر کی تیز نو میں کسی پیا سے کو دیا جاتا ہے۔

(عجمی شاعر)

چکلہ میں اوپر نیچے ملکیا تیاں ہی ملکیا تیاں ہیں — سستی عورتیں جن کی  
دو کانیں دوپہر کو گھلنی اور رات گتے بند ہو جاتی ہیں — بارہ بجے دن سے  
بارہ بجے رات تک — دیہ وقت پولیس کا مقرر کیا ہوا ہے، ادھر ادھر  
لقدر سے پھر سے پھاڑتے نظر آتے ہیں۔ شفق ڈھلتی ہے تو بازار کی چہل پہل  
بھی بڑھ جاتی ہے تمام دو کانیں ہنڑوں سے جگنا نے لگتی ہیں کہیں سوکنڈل پار  
کے بلب لکھتے دھائی دیتے ہیں اور کہیں سُرخ لامیٹین نیکی کے دم والیں کی طرح  
چھلانی نظر آتی ہیں بازار کا بھاؤ دوستے تین روپتے تک ہے کہیں کوئی جسم آٹھ  
آتے ہیں بھی مل جاتا ہے۔ زیادہ تراٹک پار کی عورتیں ہیں جو اکثر ملشیز پشاوری  
حشق کے کش لگاتی ہیں، پنجاب کی عورتیں لگاتار سگدیٹ پیتی ہیں، جب رات اور  
بڑھ جاتی ہے تو ہر عمر کے تماشائی پلے پڑتے ہیں، ایک بھوم در آتا ہے کھینے

سے کھو اچھتا ہے ان کے قبیلے اور تماشا نیوں کے آواز سے یا پھر ان کے آواز سے اور تماشا نیوں کے قبیلے کیساں گوئے نہیں ہیں کچھ منچلے گالیاں لڑھاتے اور گالیاں کھاتے ہیں ہر دریکچہ کے باہر ٹھیکیدار یا ان گامگاشتہ کھڑا رہتا یا شہلما ہے جب سودا ہو چکتا ہے تو رقم گامگاشتہ لے لیتا ہے یا ٹکریا تی اندر رکھی ہوتی بندھنیوں پر جی میں ڈال دیتی ہے، تب دروازے پر کنڈی پڑھادی جاتی ہے۔ گاہک پردے کے پیچے تو شک پر چلا جاتا وہ بدلفیب ابتر سے پہلے بخشش ماں گلتی ہے عُن کے زور پر جسم کی آڑ میں، اسلام و رسول کے نام پر، کوئی خدا نہیں، اُس کے ہاتھ میں چوتی یا اٹھتی تھا دیتا ہے تو وہ تشك کے لیے ہیں کہتی ہے ویکھیو اودھ خان جو باہر بیٹھا ہے اُس سے نہ کہنا مجھ سے چھین لے گا، اس مرحلے میں کبھی کجھار اُس کی عورت جاگ اٹھتی ہے اُس کی رُوح کے کھنڈ کو کریدنے سے ہو کے جو ذرے اُبھرتے ہیں ان میں کیا کچھ نہیں ہوتا؟ عورت ہوتی ہے، ماں ہوتی ہے، بہن ہوتی ہے، بیوی ہوتی ہے، بیٹی ہوتی ہے۔ ہونٹ پلتے نہیں لیکن ٹکارتے ضرور ہیں۔ ۶

گوش نزدیک، بلم آر کہ آواز سے ہست

خورشید نام کی ایک لڑکی اسی گلی میں اکھرے مکان کے چوبائے پر بیٹھتی ہے اُس کی ایک ہم نشین زمرہ ہے دونوں کی عمر میں تھوڑا ہی فرق ہے خورشید کا رنگ یلچ ہے آنکھیں گول پکیں لانبی قد میانہ ناک نقشہ تیکھا آواز کی اصل پنجاں

ہے لیکن ابھی میں دہلی کا پیوند بھی لگا ہوا ہے، عوام لٹھے کی شلوار اور سچولدار  
قیص پہنچتی ہے کا نوں میں سونے کی بالیاں جملہ جملہ کرتی ہیں، نظر پڑا ہر کسی  
اچھے گھرانے کی آبرو معلوم ہوتی ہے لیکن زمانے کی ٹھوکر سے بے راہ ہو گئی ہے،  
خورشید اور زمرو، دونوں ہمارے پاس آمدیں، خورشید نے چھٹتے ہی سوال  
کیا، کہیے کیا حکم ہے؟

”ہم سات ہیں“

”ہم دو ہیں“

”صرف تم؟“

”فی مہان پانچ روپیہ ہوں گے کل ۳۵ روپے۔“

پنیسیں روپے بہت زیادہ ہیں، فی نقرتین روپے ہے  
”ہونہہ“ زینہ کی طرف انگلی اٹھاتے ہوتے، آپ جا سکتے ہیں تین روپے

میں تو مرغی بھی نہیں ملتی ہے۔“

ہم نے مکلفاً مطرنا پاہا اُس نے روک لیا۔

”چار روپے“

جی نہیں تین روپے

اُس نے سرد آہ کھینچی اور کہا اچھا تو نکالتے اکیس روپے“  
ہم سب ٹھٹھر گئے اخترا اور قاضی میرا مٹتہ تکنے لگے قاضی کے رخساروں

پر لکھتا ہوا گوشت اور بھیٹک گیا۔ اُس نے عینک کے دبیر شیشوں پر کھواب کی پٹی پھیرتے ہوئے دیے الفاظ میں کہا۔

”روپے“

وہ تاریخی کتابی خولی بنیلیں ہیں، اُس کے ہونٹ ایک غلیظ ساقروہ لٹھکانے کے لئے مضطرب ہی تھے کہ اختر نے جیب سے دوسرے خونکالے اور کہا یہ لو بیس روپے ہم کچھ معلومات لیتے آئے ہیں، اس کے علاوہ ہمارا کوئی مقصد نہیں۔

”معلومات“

”جیسا“

”لکیسی“

”یہی آپ کے پیشہ کے متعلق؟“  
تو آپ صُبح تشریف لاتے ہیں، اُس نے دس دس کے دونوں میٹھی میں سچنچی پڑھتے کہا آپ چاہیں تو یہ نوٹ والپس بھی لے سکتے ہیں۔

”نہیں، دن میں آنا مناسب نہیں۔ اس وقت ہر خصوصیت معلوم ہو سکتی ہے۔“

اُس نے ما تھے پر دوپار لکھنیں ڈالیں کچھ سوچا اور کہا۔

”اچھا تو پوچھتے آپ کیا چاہتے ہیں؟“

”تمہارا نام“

”خورشید“

”گھر کہاں ہے“

”جہاں آپ دیکھ رہے ہیں“

”ہمارا مطلب ماں باپ کے گھر سے ہے“

”یہ نہ پوچھتے؟ اس بازار کی کوئی عورت بھی اپنا صحیح پتہ بنانے کو تیار نہ ہو گی۔“

ایک سرداہ کھینچتے ہوئے ”بھلا یہاں عورتیں کہاں؟ یہ سب جسم ہیں یا گالی؟“

جو عورتیں بہ اصرار اپنا نام یا پتہ بتاتی ہیں وہ فریب دیتی ہیں سب جھوٹ ہوتا ہے۔

ایک ملے چلے سوال کے جواب میں اُس نے کہا،

”غور سے دیکھتے یہ سب مکان نہیں دڑلے ہیں ایک جھوٹ سے جنم کے درجہ کا کرایہ بھی سوسواسو سے کیا کم ہے، شہر میں ایسا مکان پائیج یا چھرو پیے ماہانہ پر بیل جاتا ہے لیکن اس نکا میں ہر کوئی باون گز کا ہے، مالک کا غشی ہر روز کرایہ و صوت لتا ہے، تمام گلی کے مکان میں یا چار افراد کی ملکیت ہیں، ان کی نہ رہا رہا روپیہ ماہوار آمد فی ہے، جو عورت روزانہ کرایہ نہ دے سکے اُس کا سامان بلا توقف باہر پھینک دیا جاتا ہے کتنی لوگ پگڑی دینے کو تیار رہتے ہیں چونکہ آجکل کساد بازاری ہے اس لئے بعض درجبوں میں دو دو چار چار بیٹھتی اور گزر کرتی ہیں، اکثر مٹھیلیں اروں کی ملکوکہ ہیں ان کا معاملہ دوغلی ہے جب تک ان کے جسم کی مانگ

رہے وہ ہمیکیاروں کی دولت میں تو اتر سے اضافہ کرتی چلی جاتی ہیں جبم دھلتے  
ہی ہمیکیدار نکال دیتے ہیں وہ دیکھتے سامنے ایک ڈھلنے ہوتے جسم کی کل سری  
لو ہے کی کوئی پر بیٹھی ہے اس نے اپنے ماں کے تجھے غانے کی بُنیا درکھی جوانی بھر  
کما کر دیتی رہی اسی کی کمائی سے اُس نے گوشت پوشت کے بعض کھلونے  
خریدے ہیں پرسوں یہی اُس نے ماں سے کہا گئی زیادہ ہے مجھے بھی ایک  
پنکھا لے دو اُس نے گالی لٹھکاتے ہوئے کہایہ مسنہ اور سوڑکی دال تین روپے  
روز اُٹے کا کرایہ آٹھ آٹے کی بھلی آٹھ آٹے نے نکھے کے ڈیرہ روپے روز کی  
روٹی اور پھر کٹھا اتاب کماتی کیا ہو، کبھی چار اور کبھی پانچ۔ اُس نے اصرار کیا  
تو اس بُری طرح پلٹیا کہ پناہ بخدا وہ چاہتا ہے یہ چلی جائے تو اس کی جگہ ایک  
اور بُوان جیسی آسکتا ہے۔

”تو یہ چلی کیوں نہیں جاتی“— اختر نے سوال کیا

کہاں ملاتے؟ اب ہڈیوں کا خول ہی تو ہے آپ نہیں جانتے ایک کبی  
کا بڑھا پا بڑا ہی دیران ہوتا ہے۔

وہ دیکھتے، اس طرف ایک معمر عورت مونڈھے پر بیٹھی ہے۔ اس کی کہانی  
بھی اس سے مختلف نہیں اب چاروں چار آزاد ہے۔ بڑی مشکل سے دوچار  
روپیرے پیدا کرتی ہو گئی۔ اس نے دو چھوٹی چھوٹی بچیاں خشید رکھی ہیں جنہیں  
بھائی کی بیٹیاں بتاتی ہے، خود گورنارے آنگی ہے لیکن اس کے باوجود ان

کی بجائی کے تصویر سے مطمئن ہے۔

آخر یہ نسب لڑکیاں کہاں سے آتی ہیں:-

اس نے زور کا ایک قہقہہ لگایا پھر بات اٹھاتے ہوئے کہا۔

اس گلی میں اس وقت کوئی چارسو کے لگ بھگ لڑکیاں ہوں گی، آتی کہاں

سے ہیں؟ سنئے!

کوئی دوڑھائی سوتومرحد کے ٹھیکیداروں کی ملکیت ہیں جو مرحد ہی کے  
مصنفات سے خرید کی گئی ہیں کہ ان میں سے بعض کو ان کے والدین روپیہ لے کر  
بیاہ دیتے اور مصنوعی "خاوند انہیں یہاں لا بھاتے ہیں، کتنی بردہ فروشوں  
سے مول لی گئی ہیں، ان بردہ فروشوں کی کڑیاں دُور دُور تک پھیلی ہوئی ہیں،  
جب کوئی عورت ایک پکلہ میں خاصی سستھے پڑھ جاتی ہے تو پیر اُس کو دوسرے  
شہر کے لئے بیج دیا جاتا ہے جو عورتیں اپنے طور پر بیٹھی ہیں ان کی حیثیت  
مختلف ہیں مثلاً بعض یتیم خانوں سے انگو کی گئی ہیں، بعض کے والدین بیج  
جا تے ہیں، بعض سوتیلی ماں کے سلوک سنتاگ اگر بھاگ آتی ہیں بعض کو جنسی لذت  
لے آتی ہے، بعض کے آشنا دنادے جاتے ہیں، بعض کا مستلزم صرف پیٹ کا ہے  
اور ایسیں مہاجرہ ہیں۔

"کیا انہیں اس زندگی سے گھن نہیں آتی ؟"

"ضرور آتی ہے لیکن مجبور ہیں ؟"

”کیا مجبوری ہے؟“

اس نے پھر نتائج کا ایک قہقہہ لگایا اور زمرہ سے گھا، سند کو آواز دو چینک چاٹے لے آئے۔

مجبوری ڈھکی چپی نہیں جو ماکلوں کی قیدیں ہیں وہ بے بس ہیں انہیں یقین ہو چکا ہے کہ ان کے متمول ماکلوں کا کچھ نہیں بگڑ سکتا وہ انہیں مجازی خدا سمجھتی ہیں۔

عورت اور روپیر طاقت و سفارش ہیں، ان کے سامنے قانون اور انصاف بھی گھستے ٹیک دیتے ہیں ان بد نصیبوں میں سے بعض کو تو یہ بھی معلوم نہیں کہ چکلے کے باہر کوئی اور دنیا بھی ہے یہ گاؤں کی لڑکیاں لاہور کو بھی گاؤں ہی سمجھتی ہیں ان کے نزدیک ساری دنیا ایک چکلے ہے اور یہ اس چکلے کی ایک فرد پھر ایک کبسی کی فریاد سنبھالوں ہے دنیا مردوں کی ہے اور ان کے ماں مرد ہیں، دنیا دولت والوں کی ہے اور ان کے آقاد دولت والے ہیں، فرص کیجئے ہیں سے بھاگ جائیں تو جائیں کہاں؟ کیا کوئی مرد بترنا تے بغیر عورت کو سہارا دینے کے لئے تیار ہے۔

”اور یہ جو خود بیٹھی ہیں ان کی مجبوری کیا ہے؟“

آپ ٹھیک کہتے ہیں بظاہر کوئی مجبوری نہیں یہ جا بھی سکتی ہیں لیکن ان سے احسان زیاد جاتا رہا ہے ان کی عادتیں پُختہ ہو کر ان کی فطرت بن چکی ہیں پس منظر

میں ایک تو پیٹ کا مسئلہ ہے دوسرا سے ان کی عادتیں اتنی خراب ہو چکی ہیں کہ اس ماں سے نکلتے ہوئے گھبرا تی ہیں جب وہ اس ٹھکانہ پر آ بلیٹھی ہیں تو ان کے لئے کوئی دوسرا ٹھکانہ باقی نہیں رہتا۔

”کیا انہیں ماں پاپ کا خیال آتا ہے؟“

وہ چُپ ہو گئی لیکن زمرد نے چائے کی پیالیاں پیش کرتے ہوئے کہا اپ کا سوال احتمانہ ہے ! عورت کا دل بڑا ہی نرم و نازک ہے ہر بیٹی ماں کی گود کو ضرور یاد کرتی ہے، خورشید کا چہرہ اشکار ہو گیا اس نے پلو سے آنسو پونچھتے ہوئے کہا۔

اس سوال کا تعلق دماغ سے نہیں دل سے ہے۔

”آپ کسی کے عقد میں کیوں نہیں جلی جاتیں؟“

”عقد تو روز ہوتا ہے لیکن ہر عقد کے ساتھ ہی طلاق بھی ہو جاتی ہے۔“  
معاف کیجئے مردوں میں شادی کی خواہش استریک ہی رہتی ہے جب بخون کی حرارت مٹنڈی ہو جاتی ہے تو پھر شادی کا خیال بھی اٹھ جاتا ہے۔

”کیا آپ کو لائنس لینا پڑتا ہے؟“

”جی نہیں تھا نے میں رپٹ لکھوادی جاتی ہے۔“

”کوئی ٹکیں وغیرہ؟“

”پیشہ کا ٹکیں تو کوئی نہیں ولیسے کئی ٹکیں ہیں۔“

مثلاً

یہ شلامن پوچھئے۔ اس شلام میں بڑے خطرے ہیں؟ مثلامرد کی بگار اُس کی محنت ہے، اور عورت کی بگار اُس کی عصمت۔!

کیا یہ صحیح ہے کہ کارپوریشن کے ڈاکٹر ہر منہنے معاشرت کرتے ہیں۔

”جی ہاں ہر منہنے تو نہیں، لیکن سہ ماہی ششماہی چلے آتے ہیں؛“  
”مشہور ہے کہ مہلک مردانہ امراض ان گھروں ہی سے تقیم ہوتے ہیں۔“

”ہو سکتا ہے بعض عورتیں مردینہ ہوں، لیکن جو کچھ مرد دے جاتے ہیں  
وہی لے جاتے ہیں، اس قسم کے مرض عورت کا مرد سے صحیح انتقام ہیں۔“  
”تمہاری آمد نی کیا ہے؟“

”یہ ایک کار و باری راز ہے!“

”ان عورتوں کی آمد نی کیا ہو گی؟“

”سر عورت کی آمد نی مختلف ہے بعض دن میں سو بھی کالیتی ہیں۔ بعض  
پچاس بعض چالیس بعض دس پندرہ اور بعض چوبیس گھنٹے میں دوچار سے آگے  
نہیں بڑھتیں کتنی کتنی روز کچھ نہیں کاتیں آجھل دیسے ہی مندا ہے۔“

”اور یہ جو ٹھیکیداروں کے قبضہ میں ہوتی ہیں انہیں کیا بلتا ہے؟“

”روٹی پکڑا،“

”اس کے علاوہ؟“

”اس کے علاوہ دصول دھپا، گالی گلورچ، باور کیجئے ان میں سے اکثر نے یہ پاس کی شاہی مسجد کے بینا تک نہیں دیکھ دیا ہے، شہر کا تو ذکر ہی کیا ہے؟“

”تو گویا یہ عورت میں نہیں ہے؟“

”جی ہاں کھلو نے ہے دلچسپ کھلو نے، جن سے کائنات کی ہرشے کھیلتی ہے۔“

”کیا سال کے تین سو پنیسھ دنوں میں آپ کوئی چھٹی سمجھی مناتی ہے؟“

”غاشورہ کے دس دن“

”اور عنید، شیرات۔“

”یہ تو ہماری کمائی کے دن ہوتے ہیں۔“

”رمضان البارک میں؟“

”ہمارا کار و بار رات کو شروع ہوتا ہے اور روزہ کا تعلق دن سے ہے۔“

”آپ کو غاشورہ سے کیا تعلق ہے؟“

”حسین علیہ الصلوٰۃ والسلام کی شہادت کے دن ہے اور ہم مذہب اُن دنوں کا انتظام کرتی ہیں۔“

”کیا نہیں مذہب سے دلچسپی ہے؟“

”کیوں نہیں؟ ہم بھی لبغضہ تعالیٰ مسلمان ہیں یہ ٹھیک ہے کہ ہم گنہگار ہیں لیکن ہندو کی رحمت کے دروازے تو ہم پر بند نہیں سب ہنہیں پر فقر مناتی ہیں۔“

نذر نیاز دیتی ہیں مزاروں پر چڑھاوے چڑھاتی ہیں گناہقاہوں کے سلام کو جاتی ہیں، عاشورہ کے دنوں میں ما تم کرتی ہیں تعزیہ نکالتی ہیں علم اٹھاتی ہیں،“ میں نے جائزہ لیا تو اس کا مکان دریہ نہیں تھا دوکر سے تھے۔ پہلا کرہ انتظاریہ تھا جہاں وہ کُرسی پر بیٹھی گا کہوں کاراہ تکتی ہیں دوسرا کرہ خلوت خانہ تھا جہاں ایک چوبی پینگ پڑا تھا، اس پر ایک تو شک منھی اور تو شک پر سفید چادر، پینگ کے چوکھوں میں دونگی تصویریں جڑی ہوتی تھیں اور پر دیوار پر اخباروں کے تصویری تراشے لئے سے چپاں نئے شریاء، کامنی، نرگس، نبی صلیح اور نوڑ جہاں کے فوٹوفیم کئے ہوتے تھے، ایک کونے میں جستی حمام پڑا تھا، اس کے پہلو میں بیٹھا گھڑا اور میٹی کا لوٹا کھا تھا فالبا شہریوں کی بد نمائی کو چھپائے کے لئے اخباروں کے پُرزوں سے چھت میں چپکا دیئے گئے تھے۔ معنی غیر مُرخیا، دلچسپ عبارتیں۔

حکومت پاکستان بچکلے اٹھادینے کے مستلزم پر غور کر رہی ہے، زیندارہ ”چنان“ کو فحاشی کے الزام میں بند کر کے حکومت نے مستحسن قدم آفتاب اٹھایا ہے۔

پاکستان کا دستور شرعی بنیادوں پر بنایا جا رہا ہے، سید سلیمان ندوی کی توصیمات۔ احسان

بیٹھاں روڈ پر ایک نوجوان عطا راجمن نے خود کشی کر لی، وہ کتنی

روز سے مجبو کا تھا۔ امرور

مجھے عصمت فوشی کے لئے مجبور کیا جاتا رہا ہے، عدالت میں  
نہیں بالو کا بیان۔ نوازے وقت

یہ حکومت غیر اسلامی بنیادوں پر قائم ہے۔ مولانا ابوالاعلیٰ مودودی  
کی تصریحات۔ تینم

---

# نسلکم کی کہانی

ایک مقفل نظم میں اتنی دلکشی نہیں ہوتی جتنا دلکشی ایک معزی عورت  
میں پائی جاتی ہے (چینی مصنف)

غور سے دیکھا تو نیلم کے چہرے پر ابھی تک عورت کا روپ تھا پہلے اُس  
کا مکان چیت رام روڈ پر تھا بابازار شیخو پوریاں میں ہے ان پانچ سالوں  
میں اُس پر مصیبت کی ایک پوری کہانی بنتی چکی ہے اب وہ ایک خرانٹ عورت  
ہے اس کا مکان بہت سی نواروں کا اڈہ ہے وہ اُن کی ماں کن ہے وہ اُن کی  
معلمہ ہے وہ اُن کی آپا ہے وہ ایک داستان گو ہے لیکن خود بھی ایک سرگزشت  
ہے اب اُس کا گورانگ مدھم ہو چکا ہے اُس کی چینی ناک اور بھی بیٹھ گئی ہے  
وہ میانہ قامت ہے، لیکن بالا بلندوں سے شانے ملا تی ہے اُس کی آنکھوں  
میں منحمل سارس ہے لیکن ڈورے سے سرمی ہیں اُس کے یاقوتی ہونٹوں پر بہت  
سی کانٹیں ہیں جن سے اُن گنت تاشائیوں کی شب برسی کا سڑانگ ملتا ہے  
اس کا لہجہ بے وقار ہونے کے باوجود غنک ہے اس کی زندگی کتنی مناصبوں اور

مفاہمتوں کا سلسلہ ہے وہ ان عورتوں کا صحیح نمونہ ہے جن میں اُنناو زمانہ سے  
کئی عورتوں کی خصوصیتیں جمع ہو جاتی ہیں حرفہ کا شہد پن — رندھی کافش  
— نالکہ کا تجربہ اور مدخولہ کی سینہ زوری۔

”آپ اس بازار میں کہانیاں جمع کر رہے ہیں؟“ اُس نے کہا۔ ”مشغلوں  
اچھا ہے لیکن آپ اس سے کوئی فائدہ نہیں اٹھا سکتے جتنی بھی عورتیں اس  
بازار میں ہیں سب ایک ہی ٹھنڈی کی پتیاں ہیں۔ سب کا درد یکساں ہے بہ  
کی کہانی ایک سی ہے، سب خوش ہیں سب ناخوش، سب عورتیں ہیں اور  
کوئی بھی عورت نہیں۔ بھلا وہ عورت رہ جاتی ہے جس کی ابرو کے دروازے  
پر ہر کوئی دستک دے سکتا ہو جس کی کوئی سی روات بھی اپنی نہ ہو اور جس کا بڑر  
کرایہ کی چیز ہو۔ ماں! آپ میری کہانی پوچھنا چاہتے ہیں تو سنئے۔ یہ اس  
عورت کی کہانی ہے جو سب کچھ ہماری چکی ہے۔“

”میرے والد بیٹا لے میں اپنے گاؤں کے نبدار تھے ان کا نام شیخ عطاء محمد  
ہے وہ تین سو بیگھے بارانی اور تین سو پینصھ بیگھے نہری نہ میں کے مالک تھے،  
جب بٹوارہ ہو گیا تو، ہمیں گاؤں پھوڑنا پڑا زیارت نے مسلمان پناہ گز بنیوں  
کے لئے بہادر گڑھ کی پیپ باری کر کھا تھا سارا گنہ وہیں پہنچ گیا ہزار ہالوگ تھے  
بٹوارہ کیا تھا ایک زلزلہ تھا۔ پاروں طرف خون ہی خون تھا۔ ہندو صرافوں نے  
لакھوں روپے کا سوتا تیتھا۔ پیٹوں کے جواب سو خوب کیا، مہاراج کے

فوجی صبح و شام کی پکاچکر لگاتے جو عورت پسند ہوتی اٹھا کر لے جاتے۔“  
اس پر اُس کی آواز کسی قدر روندھ گئی۔“اکالی دل نہیں ٹھبی دل۔  
السانی اکبر کو یورپی طرح اجڑا رہا تھا۔ ہزار ہا سلمان بے حس دھاتوں کی طرح  
تھے باپ اور بھائی کے سامنے اُن کی بیٹی اور بہن کو ٹھوٹلا جاتا حکم ہوتا نقابین اُلٹ  
دوسرماں لکیاں چُن لیتے گریا لکھ کیاں نہیں بامنیں ہیں کوئی قانون اور انصاف  
نہ تھا۔ بینگ روپے سیرا ٹھا۔ دو آنے میں پانی کا گلاس اور چالیس روپے سینگ!  
”تم پر کیا بیتی؟“

”ہم پر۔۔۔ ماں نے تو کیمپ ہی میں دم توڑ دیا والد کی عمر اسی برس کی ہے  
اور ہمیں اس حالت میں دیکھنے سے پہلے ہی انہی سے ہو چکے ہیں ہم کل آٹھ جی  
ہیں بڑی بہن، چھوٹی بہن، بھتیجی، تین چھوٹے بھائی بآپ اور میں سب کا بوجھیرے  
کندھوں پر ہے؟“

”تمہارے؟“

”جی ہاں۔“

”اوہ تم یہاں کیسے آئی ہو؟“

”پاکستان تک تو خُدا یا تھا، اس بازار میں پیٹ لے آیا ہے۔“

”کیا تمہارا سورماں کے ہاتھ سے بچ نکلنا معجزہ نہیں؟“

”جی ہاں۔۔۔ وہ تو میں نے عرض کیا ناکہ خُدا لے آیا ہے خان لیاقت طیخاں

کی بدولت سپیل طین کا انتظام ہو گیا اور ہم شاہد رہ پہنچ گئے۔  
”پھر کیا ہوا“

”ہوتا کیا؟ کتنی روز تک وہاں گھٹے میدان میں پڑے رہے۔ پھر ادھیر غر  
کے ایک شمس نے دستگیری کی اور خدا ترسی راس پر وہ ذرا مسلسلی اک جذبے  
میں گھر لے گیا۔ اُس کا مکان انار کلی میں تھا۔ ہمیں چینیٹ کے کپڑے سلوادیے۔  
اس کی باتوں میں شہد نہ۔ والد مکان وغیرہ الاٹ کرتے کی فکر میں تھے ہمارا  
یہ اجنبی مددگار درخواستیں لے جاتا سکتیں ہے سودہ نیسرے چوتھے روز ایک عورت  
نے آنا شروع کیا اُس کا نام گلزار تھا پہلے ایکلی آتی ہی، پھر اُس کے ساتھ کچھ جوان  
لڑکیاں آتے تھیں تاہم ریشی کپڑوں اور سونے کے زیورات میں لدھی چندی  
ہوتیں ایک دن اُس نے مجھے بہکانا شروع کیا۔“

”دیکھو تمہارا باپ اندھا ہو گیا اور قبر میں پاؤں لٹکاتے بیٹھا ہے نیز کتب تک  
روٹی کھلاتے گا۔—گناہ کیکھ لو اس میں کوئی براہی بھی نہیں۔—ایک آرٹ  
ہے خدا مسیب الاسب ہے اس طرح روٹی کی فکر سے آزاد ہو باؤ گی۔“ یہ  
میرے لئے ایک نیا مرحلہ تھا۔ میرا انگ انگ کا پیٹ گیا کتنی خوف میرے سامنے  
آگئے خدا کا خوت میر کا خوت انسان کا خوت باپ کا خوت اور اس ماں کی قبر  
کا خوت جس کی چھاتی سے ہم نے دودھ پائی تھا گلزار گھاث گھاث کا پانی پئے ہوئے  
سمتی اُدھر اُس کی چکنی پھر طی با تین متحیں ادھر ہمارا پیٹ خالی تھا، سوچا دل نہ

مانا۔ انکا کر کیا تو اس کا اصرار بڑھا۔ وہ شخص جو ہمیں اس مکان میں لایا تھا  
کتنی روز سے غائب تھا۔

گلدار نے دیکھا سید ہی انگلیوں سے گھنی ہنپیں نکلنا تو مطالبہ کیا تم پر اب تک  
آٹھ سور و پیسہ خرچ ہو چکا ہے ادا کرو اور چلی جاؤ۔ اُس کا یہ کہنا تھا کہ پاؤں تھے  
سے زمین نکل گئی مرتا کیا نہ کرتا آخر اس بازار میں پہنچ گئے۔ اگلی صبح اُستاد جی  
آئی را جھے۔ تعلیم مژروع ہو گئی۔ آواز میں لوچ تھا ہی اب ترتیب پا گیا اور ناچنا  
کچھ تو اس فضنا سے سیکھا کچھ فلموں سے۔ ستوڑ سے ہی دنوں میں آواز کی آڑ  
میں جسم کا چرچا ہو گیا۔ آپ یقین کیجئے ہیں نے صنیر کی ایک ادنی سی گھبراہٹ کے  
بعد اپنا جسم یعنی ڈالا اب ہم دونوں ہنپیں بازار کا مال تھیں۔“

”تمہارا دل اس سے ملنقرہ ہوا ہے؟“

”کیوں ہنپیں؟ لیکن یہ ماحول ہی ایسا ہے کہ جب کوئی آدمی کسی نہ کسی طرح  
یہاں آپہنچتا ہے تو پھر ہنپیں کا ہو جاتا ہے۔“

”کیا پیٹاں میں تمہارا نکاح ہو چکا تھا؟“

”جی ہاں! میری بہن نے خود طلاق حاصل کی اور مجھے طلاق مل گئی تھی۔“

”کیا دعجہ ہوتی ہے؟“

”یہ خاندانی جگڑے کے کچھ عجیب سے ہوتے ہیں، ان کے ذکر سے آپ کو کوئی  
فائدہ ہنپیں پہنچے گا۔“

”اچھاتم نے کچھ راگ بھی سیکھے ہیں؟“

”صرف ایک راگ جس کا کوئی نام نہیں۔ اور گانے والیاں تو اس بازار میں دوچار ہی ہوں گی، ہمارا کام تو صرف خوش و قتنی ہے۔“

”مگر اس نے تمہیں کیا دیا؟“

”بھجے اور میرے متعلقین کو زور دی کپڑا۔“

”اور تم نے اُس کو کیا دیا؟“

”میں نے اور غفورن نے دیہ بھی ایک بے سہارا پناہ گزین لڑکی ہے، اس کو ایک سال میں چالیس بڑا سے زائد روپیہ کا کردیا جس سے وہ ایک عالیشان بلڈنگ خرید چکی ہے۔“

”اب کہاں ہے وہ؟“

”اسی بازار میں ہے اور کتنی لڑکیوں کی مالکن ہے مجھ پر جب اُس کا جبر بڑھا تو میں نے ایک آدمی کے مشورے سے علیحدہ کار و بار شروع کیا۔ یہ دو کمرے ڈیڑھ سور و پیہ ماہوار کراچی پر لے رکھے ہیں۔ خدا کے فضل سے اپنے دن گزر رہے ہیں：“

”خدا کا فضل۔؟“

”کیوں آپ کو اس پر تعجب ہے؟ خدا کا فضل نہ ہو تو ہمارے لئے کوئی مٹھکا نہ نہیں، ہر کوئی ہمیں خانگی کر کر پکارتا اور مویشی سمجھ کر ہنکارتا ہے ہماری

عزت یا محیت صرف بستر تک ہے، اس کے سو اکوئی عزت نہیں۔“

”تو آپ لوگ یہ پیشہ ترک کر دیں؟“

”ہم تیار ہیں لیکن جائیں کہاں اور قبولے کون؟ لوگ کھلتے ہیں بیا ہتے نہیں، کتنی دفعہ اخباروں نے چکلے اٹھادیئے کا شور برپا کیا ہے، لیکن ہوتا ہوتا کچھ نہیں، جو اٹھانے والے ہیں وہ راتوں کو چوری پھپے آتے ہیں اور جو شور مچا رہے ہیں وہ صرف اس لئے کہ انگوڑ کھٹے ہیں کس کا جی چاہتا ہے کہ شارعِ عام بنے اور لمحظہ بلحظہ کماتی رہے، عورت نہ ہوتی اخبار ہو گیا۔“

”لیکن حکومت پر زور تو دیا جا رہا ہے۔“

وہ کھکھلا کر ہنس پڑی۔ ”آپ بھی انجام بنتے ہیں حکومت کے لئے اور سقوط کے کام ہیں، یہ ایک اخلاقی مسئلہ ہے اور اس کا تعلق پورے معاشرہ سے ہے۔“

”لیکن حکومت کے بھی تو کچھ فرائض ہوتے ہیں؟“

”جی ہاں اکیوں نہیں؟ وہ اپنے فرائض کو بڑی خوبی سے پورا کرتی ہے مثلاً ایک دفعہ قلعہ کی سیر ٹھیوں پر لیاقتِ علی نما نے سلامی لی منقی تو قلعہ کی سیر ٹھیوں پر جو تالین بچاتے گئے تھے ہمارے ہی مکانوں سے گئے تھے جب کبھی قلعہ سے باہر یا قلعہ کے اندر کوئی سرکاری تقریب ہوتی ہے تالین ہمارے ہاں ہی سے جاتے ہیں۔“

”اوہ ہوابی یہ تو ایک خبر ہے۔“

”خبر کبھی؟ راعی کار عایا پر حق ہوتا ہے ہمیں تو سکاری دنگل کے لئے بھی ملکٹ خریدنے پڑتے ہیں؟“  
”آپ اونکار کیوں نہیں کر دیتے؟“

”خوب آپ بھی ہوا میں گرد لگا رہے ہیں۔ تو بعض اوقات تھانیدار کے مہالوں کے لئے بستر بھینے پڑتے ہیں، ایسا نہ کہیں تو ہمارا کار و بار ایک دن میں ٹپ ہو جاتے۔ ہم لوگ علیوں کی گھری میں جو شخص بھی یہاں آتا ہے وہ اخلاقی چور ہوتا ہے پویں سے جھگڑا مول نے کہ جو کوں مر نے والی بات ہے بلکہ قید ہونے والی؟“

”تم بیاہ کیوں نہیں کر لتیں؟“

”مجھ سے اور میرے جسم سے تو بیاہ کرنے والے کتنی ہیں۔ نہ بھی ہوں تو بیدا ہو سکتے ہیں۔ لیکن میرے بوڑھے باپ اور ناچار لکنی کی ذمہ داری کوئی نہیں لتنا ایک دفعہ ایک مقامی بنک کا نیجرا مجھے گھر لے گیا لیکن دوسرا ہے یہی ہیئتے اکتا گیا مجھے رکھنے کے لئے تیار تھا گھروالوں کو نہیں اور اب تو یہیں بیاہ کے لفظ ہی کو مذاق صحیحی ہوں؟“

”اچھا تم نے کبھی کسی سے محبت کی ہے؟“

”محبت — وہ ایک گھری سوچ میں ڈوب گئی پھر لکا ایک بولی۔“  
”کبھی نہیں اور بالکل نہیں۔ محبت ایک فضول چیز ہے۔ اس سے معزز

خاندانوں کی کنواریوں کو تودھو کا دیا جاسکتا ہے ہمیں نہیں، ہم وکاندار ہیں وکاندار کام لگاک سے محبت کرنا نہیں۔ جیب کوئی شخص محبت جتنا ہے تو ہم اُسے پاک سمجھتی ہیں یا پھر یہ سمجھتی ہیں کہ اس کی گرد میں مال نہیں رہا۔ ہمیں صرف ایک چیز سے محبت ہے اور وہ ہے روپیہ۔ اُس نے چاند می کار روپیہ کھنکھناتے ہوئے کہا۔ اُس روپیہ سے؟

”اور جو لوگ تمہارے مکانوں پر آتے ہیں؟“

”وہ بے دوقت ہوتے ہیں یا او باش۔ بعض عجیب الخلافت بھی آتے ہیں کوئی کہتا ہے تم میری بن جاؤ، میں تمہارے لئے بیوی چھوڑ سکتا ہوں، کوئی ہمیں خار دینے کے لئے خواہ نہیں بیوی کا ذکر لے ستا ہے۔ اصل میں اس قسم کے لوگ گاؤ دی ہوتے ہیں۔ جس مرد نے سہروں سے بیا ہی ہوئی بیوی کی عزت نہ کی وہ ایک طوائف کی عزت کیسے کر سکتا ہے؟“

”بہر حال یہ کام تو بُرا ہی ہے؟“

”کیوں نہیں لیکن اس کی ذمہ دار عورت تین نہیں مرد ہیں“۔ ”ظالم مرد خدا کے دشمن۔“

”اس کا کوئی حل ہے؟“

”منور ہے بہار کوئی تین ساٹھے تین بہار عورتیں ہوں گی۔ میرا بیس ہر تو بڑے بڑے کنچنوں کی دولت صنبل کر لوں اور جتنی اس پیشی کی عورتیں ہیں ان

میں یہ اپر بانٹ دوں۔ دولت اتنی ہے کہ عمر پھر کے لئے سب کی کفالت کر سکتی ہے، ان میں سے اسی فیض کا نکاح ہو سکتا ہے اور جو معذور ہیں، ان کے لئے کچھ نوں کی دولت ہی سے ریسکیو ہوم RESCUE HOME کو لے جا سکتے ہیں۔“

”کیا اس کے لئے سب تیار ہوں گی؟“

”کیوں نہیں! حرام کی چکنی روٹی سے آرام کی ٹوکھی روٹی کہیں بہتر ہے۔“

”کیا اس طرح فحاشی ٹک سکتی ہے؟“

”یہ تو یہیں کہہ سکتی کہ فحاشی ٹک سکتی ہے یا نہیں؟ البتہ چکھے ضرور نہ تھم ہو سکتا ہے۔“

وہ ہمیں بیٹھک سے اٹھا کر خلوبت بنانے میں لے گئی۔ ایک چھوٹا سا کھہ متعماً لیکن قریب سے سجا ہوا ایک طرف صوف سیٹ ایک تپائی پر ریڈیلو دوسرا طرف نواری پنگ اُس کے اوپر کی دیوار پر درجے پوچھنے لگکر رہے تھے، جن میں بہت سی تصویریں ایک ساتھ مڑھی ہوئی تھیں۔ اس کے نیچے بُڑھے اخبار ”زمیندار“ کا ایک دلچسپ تصویری می ترشہ تھا۔

”خان لیاقت علی خان پاک پارلیمنٹ میں قرارداد مقاصد پیش کر رہے ہیں؛“

اس نے کھڑکی کھول دی ہمیں صوفے پر بیٹھنے کے لئے کہا خود پنگ پر دراز ہو گئی۔ سامنے ایک قطعہ لٹک رہا تھا۔

عصیاں سے کبھی ہم نے کنارا نہ کیا پر تو نے دل آز رده ہمارا نہ کیا  
 ہم نے تو جہنم کی بہت کی تدبیر لیکن تیری رحمت نے گدارا نہ کیا  
 اُس نے زاویہ قائمہ کے انداز میں انگٹا نی لیتے ہوئے کہا "مجھے شادی کرنے  
 میں ایسی بھی کوئی غذر نہیں۔ لیکن میں شوہر جاہتی ہوں۔ اگر کوئی شخص مجھے  
 اس امر کا یقین دلا دے کہ وہ عمر بھر مجھے یہ طعنہ نہ دے گا کہ اُس بازار سے آئی  
 ہو تو میں موٹا جھوٹا پہن کر اور روکھی سوکھی کھا کر بھی گدارا کر سکتی ہوں زندگی بھر  
 مکان کی چار دیواری سے باہر میری آداز نہ سُنسیں گے۔ لیکن مجھے میں پاضی کا طعنہ  
 سُسنے کی ہمت نہیں۔ یو عورتیں یہاں سے اُسکے مردوں کے ساتھ چلی جاتی ہیں  
 وہ غلط اُمیدوں پر جاتی ہیں۔ انہیں گرہستن کہلانے کا واقعی شوق ہوتا ہے  
 لیکن جب وہ محسوس کرتی ہیں کہ اپ بھی اُن کے وجود پر گالی چڑھی ہوئی ہے  
 تو اُن کی عورت پھر مر جاتی اور طوال قت جاگ اُٹھتی ہے، اُن کا رودہ یہ ہیں  
 چلی آتی ہیں۔"

ایک اور سوال کے جواب میں اُس نے کہا۔ اب یہاں خاندانی کچنوں  
 کے مکان نہ ہونے کے برابر ہیں۔ یہی کوئی دس میں گھر ہوں گے، یہ جو آپ  
 بھرا بازار دیکھ رہے ہیں۔ یہ سب نوساختہ کچنوں کا ہے جنہیں بعض دوسرے  
 اس باب یہاں کچنے لائے ہیں۔"  
 "وہ اس باب کیا ہیں؟"

”یہ ایک بڑی لمبی کہانی ہے۔ کچھ دن اس بازار میں پھر ہے۔ آپ سب کچھ معلوم کر لیں گے مجھ سے نہ پوچھئے تو بہتر ہے۔“  
تاہم ہمارے اصرار پر اس نے بتایا۔

”اس بازار کی آمدنی کے بڑے بڑے اڈے کو مٹھی خالنے ہیں۔ ان کو مٹھی خانوں میں سب کچھ ہوتا ہے مثلاً جسم بکتے ہیں، شراب بکتی ہے، ادین بکتی ہے اور سچا ہوتا ہے۔“

”تو کیا یہ قانوناً جرم نہیں؟“

”در جرم ہے، لیکن قانون، عورت اور روپیہ کے مقابلہ میں یقین ہے۔ ویسے تو کو مٹھی خاتے قائم کرنا ہی خلاف قانون ہے، لیکن ان پر پردہ ڈالنے کے لئے ساز رکھے ہوتے ہیں۔“

”لکھنے کو مٹھی خاتے ہوں گے؟“

”چھوٹے چھوٹے کو مٹھی خاتے تو کتنی ہیں، لیکن بڑے چار ہیں۔“  
ا..... کا کو مٹھی خانہ۔ یہ سیاکٹو چودھری سب سے بڑے کو مٹھی خالنے کا مالک ہے۔ اس کے پاس دنیوی وجاہت کی ہرشے موجود ہے۔ تقریباً ایک درجن لڑکیاں ہیں سب شکل و صورت میں ایک دوسرے سے بڑھ چڑھ کر ہیں۔ اس نامزاد کا کہنا ہے کہ جمعت تک دہ پارنخ لاکھ روپیہ پیدا نہیں کر لے گا اس پیشہ کو چھوڑنے کا نہیں۔ اس کا ذاتی خرچ روز کا سو، سوا سور و پیر ہے۔ ہر وقت

شراب میں دھت رہتا ہے۔ اُس کی ناکہ بیوی جس کی شکل ڈرا فنی ہوتی جا رہی ہے اپنے قن میں بڑی ماہر ہے۔ اس کا کام صرف گاہکوں کو لٹوانا ہے جو اجنبی ایک دفعہ پہنس جاتے وہ دوبارہ نہیں آتا، آدمی آدمی کو پہچانتی ہے لیکن ایک نئے بچپنی کے پرکرنے میں اسے کمال حاصل ہے:

”یہ لڑکیاں کہاں سے آتی ہیں؟“

”کچھ تو باہر سے خریدی گئی ہیں۔ بعض سے چودھری ”صاحب“ نے نکاح پڑھایا ہے۔ یہ شخص اپنے حواریوں کی ایک جماعت لے کر کسی گاؤں میں چلا جاتا وہاں اپنی رئیسی کار عرب جاتا پھر ایک طے شدہ پروگرام کے مطابق کوئی نہ کوئی عورت بیاہ لاتا ہے، خود نامرد ہے۔ اُس کے پاس جتنی لڑکیاں ہیں سب اُس کے دھوکے کاشکار ہیں۔ وہ ان سے دولت پیدا کرتا، دوستوں کونڈر گز راتا اور عیاش افسروں کو چڑھادا چڑھاتا ہے۔ بارہار انفل کے لیے جا استعمال میں پکڑا گیا لیکن ہمیشہ چھوٹ گیا۔ اُس کی رانفل بھی صنیط نہیں ہوتی یہ ان لڑکیوں کو رات بھر کے لیتے باہر نہیں جیمجا صرف ”بڑوں“ کی کوٹھیوں میں بھیجا تا ہے۔ اس کا نرخ بھی گسائی ہے۔ ایک شب کی قیمت سو سے استی تک، ایک مرحلہ کے بین روند پے، دور روپے لستہ کا کرایہ، دور روپے دلال کے اور خلوت غانے میں جو کچھ لڑکی چھین لے وہ اس پر مستزادہ۔“

”کیا ان لڑکیوں کا جو نہیں اکتا تا۔؟“

اس کے پاس جتنی بھی لڑکیاں ہیں اُن کی حالت بڑی قابلِ حم ہے لیکن وہ ایک سگدیل قصائی کے قبضہ میں ہیں اور قروں وسطیٰ کے قید خانوں کی زندگیاں گزار رہی ہیں۔ جس طرح گرہتمنوں کا کام محسن بچے پیدا کرنا ہوتا ہے اسی طرح ان کا کام محسن دولت پیدا کرنا ہے اور وہ بھی چودھری اور اس کی نالکہ کے لئے۔ ان کے لئے اگر کچھ ہے تو روٹی یا کپڑا، باقی اُنہیں کھڑکی سے باہر جھانکنے کی بھی اجازت نہیں۔ اُن کی زندگی ایک پھر جو سو "لاہور سو" دو" ایک دفعہ ایک لڑکی نے بھاگنا چاہا پہلی گئی پھر جو سوک اُس سے کیا گیا وہ اتنا ظالمانہ تھا کہ تصویر ہی سے رووح کا پتہ ٹھیک ہے۔ اس بد نصیب کو کئی روز تک بلانا غہر گھنٹہ دو گھنٹہ لٹکایا گیا۔ اور مرچوں کی دھونی دی گئی۔ آخر کمی مددوں کے حوالے کیا گیا خود حُقدہ کی نئے منہ میں لئے تماشا دیکھا رہا۔

"کیا اس کو خدا کا خوف نہیں؟"

اس نے استہزا نہیں ہستے ہوئے کہا۔ آپ بھی عجیب لوگ ہیں۔ خدا کے خوف کا اس بازار سے کیا تعلق ہے؟ ہمیشہ قصر شہی اور قصرِ عیش خدا کے خوف سے خالی رہے ہیں۔ خدا ہوتا ہے؟ وہ جذباتی ہو گئی۔ تو اس سامنے کی بڑی سیمید کے میانار صدیوں سے ساکت رہتے ہیں اور راوی کا پانی منشو پارکت نک اگر نوٹ ساتا ہے انسانوں نے خدا کو نوٹ لیا ہے معاذ اللہ۔

..... دوسرا بڑا کو سٹھنی خانہ ہے۔ اس کا مک مغولیہ عورتوں کی کمائی

کھاتا ہے خود جو اسی ڈھنڈاری ہے جو لڑکیاں گھر سے بھاگ آتی اور ان کے آشنا دغاوے جاتے ہیں اس ظالم کے کارندے انہیں پھنساتے اور آہستہ آہستہ پیشہ کانے پر لگادیتے ہیں۔ اس پر کمی مقدر میں چل چکے ہیں لیکن ہمیشہ بڑی ہی وجہا تا ہے ابھی حال ہی میں ہسن بانو نام کی ایک لڑکی نے اس کے خلاف عدالت میں ایک دردناک بیان دیا تھا۔ خود پر کہہ قانون کی نوک پک جاتا ہے، اس لئے ضابط کے اندر رہ کر کار و بار کرتا ہے۔ اس کے ساتھ شہر کے خوفناک غنڈے ہیں۔ اُس کا دعویٰ ہے کہ وہ ایک رات بھی حوالات میں نہیں رہ سکتا ہے۔

۳..... ”کا کوٹھی خانہ ہے، خیر سے حافظ جو ہیں بظاہر محفلہ شیخو پوریاں میں واشنگ فیکٹری کھول رکھی ہے ایک حرفاً جو دل سے ساتھ نہیں اس کے زخم میں ہے۔ یہ اس سے نصف کی پتی لیتا اور پوری چھپے الکھل بیٹھا ہے جب تک حکومت نے شراب بند کی ہے یہ اور ایسے کتنی لوگ پرست میں کیمیاوی اجزا ملا کر شراب کے نام پر فروخت کر رہے ہیں جس سے اکثر موئین واقع ہو چکی ہیں۔“

۴..... ”کا کوٹھی خانہ ہے۔ یہ واحد عورت ہے جس نے بہت بڑے پیمانے پر اپنا کار و بار چلا رکھا ہے۔ اس کی آمد فی کمی قسم کے لوگ کھا جاتے ہیں، اس کے ہاں مستقل لڑکیوں کے علاوہ باہر سے بھی کچھ لڑکیاں آتی ہیں۔“

یہ واقعہ ہے کہ کتنی لڑکیوں کے والدین انہیں رات بھر کے لئے چھوڑ جاتے ہیں اور وہ دن پڑھے کمائی لے کر واپس چل جاتی ہیں۔ کچھ از خود پلی آتی ہیں

ایک لڑکی جو کچھ کہاتی اس کا نصفت مالکن یتی ہے۔ کچھ مکان کے کرایہ میں وضع ہو جاتا ہے کچھ دلال لے جاتے ہیں اور لڑکی کے حصہ میں ایک تہائی رہ جاتا ہے۔

”ان بڑکیوں میں سے کسی کا پتہ معلوم ہے؟“

کیوں نہیں۔ لیکن کسی کے ماں باپ کا پتہ دینا ہمارے ہاں کاررواج نہیں ہے۔

ان کے علاوہ جو چھوٹے چھوٹے کوٹھی ناتے ہیں وہ کمی بیشی سے انہی لائنوں پر چل رہے ہیں۔ ایک بڑی مصیبت یہ آپڑی ہے کہ اب پڑھی کمھی لڑکیاں بھی شامل ہوتی جا رہی ہیں۔ ادھر ایک لڑکی صغری رہتی ہے جو فرانگنگ زیزی بولتی ہے لیکن ماں باپ کی غلطی سے یہاں آبیٹھی ہے۔ اس نے کالج میں کسی نوجوان سے دوستی پیدا کی اور اسی کے ساتھ نکل گئی۔ وہ ذیل انسان ہفتہ عشرہ ہی میں غائب ہو گیا۔ صغری نے ماں باپ کی طرف لوٹنا چاہا کہ خاندانی عزت کا بُت مزاحم ہو گیا اب بقول خود والدین کے شہر ہی میں والدین کی غیرت سے انتقام لے رہی ہے وہ کہا کرتی ہے میرا وجود ایک دعوت ہے اُن لوگوں کے لئے جو ہمیں کھلونا سمجھتے اور اپنی خواتین کو صرف کاموتو کہتے ہیں۔ میرا اصلی ایک اجتماع ہے اُس معاشرت کے خلاف جو محض رواج ہی رواج ہے میرا حال ایک طنز ہے اُن باپوں کے خلاف جن کی بیٹیاں چوری چھپے معاشرتے کرتی ہیں، میرا مستقبل ایک قریب ہے اور اس پر ایک ہی کتبہ ملکیک بیٹھ سکتا

ہے۔

دیکھو مجھے یہ دیدہ عترت نگاہ ہو  
بیٹنے سوال کیا۔ اگر تم ہیں اس لکھ کا وزیر اعظم بنادیا جائے تو تم  
لیا کرو؟

وہ سکھائی اور کہا۔ ”بیٹنے سب سے پہلے تمام نشے بند کر ڈالوں۔ شراب  
چرس۔ مجنگ۔ افیون۔ چانڈو۔“  
”کیوں؟“

”اس لئے نہیں کہ شرعاً حرام ہیں، صرف اس لئے کہ ان کے استعمال سے  
جہان جوان نہیں رہتا۔“

ہم بے اختیار ہتھے، اُس نے کہا معااف کیجئے ہمارے مکان معمل ہیں ہر  
قوم کی عزت اس کے جوان ہفتے ہیں بیٹنے دنوں سے کہہ سکتی ہوں کہ نہیں  
سے ستر چہروں سے تو جوان ہیں لیکن ان کی ہمیں بودھی ہو چکی ہیں۔“

---

## ممتاز کی زیانی

کاش دنیا میں کسی شے کا کوئی نام نہ ہوتا۔

ششاد، امتیاز، ممتاز اور شہنہاز چار بہنیں ہیں۔ ان کا والد امرت سر میں برادری کا چودھری تھا، لاسپر میں ان کی دو پیچری بہنیں ہیں زہرا اور مشتری، آنکا عرش والی منوار ان کی خلیری ہیں ہے۔ ملک کی تقیم سے پہلے چاروں امرت سر میں رہتی تھیں اور وہاں ان کا بڑا نام اور کام تھا۔ اب پانچ برس سے لاہور میں رہ رہی ہیں بڑی ملنسار ہیں، ان کا دو جو دو ایک طبیرہ دار طوال قت کے خصائص کا صحیح مظہر ہے، ان سے ملتے کے بعد معلوم ہوتا ہے کہ وہ طوال قت بھن کی سرسری با دشا ہتیں اور پھر ریاستیں کرتی رہی ہیں اس کی خصوصیتیں کیا ہوتی تھیں۔

ششاد اپنے دن بتا پکھی ہے اور اب اُس کی بھانی کا دم واپسیں ہے وہ ایک سرد فامت عورت ہے، زنگ سفید بد ان اکھرا، کہا جاتا ہے جب اس کے عروج کا زمانہ تھا تو بڑے بڑے مہاراج ادھیراج اس کے مکان کا طواف کرتے وہ "اعلیٰ حضرت میر عثمان علی خان خلد اللہ ملکہ وسلطنت" کے محل میں گاپکی ہے شہزادہ

معظم جاہ اس کو مجھے کے لئے بلاتا رہا اس نے لاکھوں روپے کھرے کئے ہیں  
اُن پڑھتے ہیں، لیکن بات چیت، لب و لہجہ، چال، چلن اور نشست و برخاست  
اس قدر تسلیق ہیں کہ یہاں بعض دوسرے گھروں میں یہاں معیت بالکل نہیں  
ہے، اس کی شعلہ صفت آواز میں اب بھی ایک ٹھیک ہے لیکن جوانی میں بڑے  
بڑے مقتنی لوہا مانتے تھے اُس نے زندگی بھروسہ دیا نے پیدا کئے لیکن خود بھی دیوان  
نہیں ہوتی، وہ عشق کو غالب کی ہمنواٹی میں دماغ کا خلسلہ سمجھتی ہے، اس کی مجلس  
میں آج بھی بڑے بڑے وار فنگان شوق چلے آتے ہیں۔ ادیب آتے ہیں وزیر  
آتے ہیں صحافی آتے ہیں خطیب آتے ہیں نج آتے ہیں لیڈر آتے ہیں چونکہ  
امر تسری کی اکثر سیاسی تحریکوں کا بڑا حصہ اس کی نظر وہ کے سامنے گزرا ہے  
اس لئے وہ بعض اہم سیاسی معروفوں پر بھی گفتگو کر لیتی ہے۔

امتیاز اور ممتاز بڑوں میں ہیں۔ امتیاز ان سب میں جسم کے اعتبار  
سے گاہکوں کا مرکز رہی ہے لیکن اب اس پیشے ہی سے تنفس ہے اس کا دل  
محبت کی سکھو کر کھا چکا ہے کہا کرتی ہے جس شخص نے اس پیشے کو ایجاد کیا تھا  
وہ آنکھوں سے انداہ، کانوں سے بہرا، زبان سے گونگا اور دماغ سے فاتر  
ختا، اس کی زبان میں مٹھاں ہے، وہ ایک ہوشیار سیاست دان کی طرح گھیر  
ہے، اپنے دل کا راز کسی سے نہیں کہتی، لیکن کسی کو دھوکا دینا بھی اس کی نظر  
کے خلاف ہے، اب اس کا زنگ روپ ڈھل رہا ہے اور بدن بھی فربہ ہو چکا

ہے لیکن پھر بھی محبت کی پیزی ہے اس کی سب بہنوں اس سے محبت کرتی ہیں اور وہ سب بہنوں کی مشاکے خلاف کسی اور سے محبت کرتی ہیں۔

متاز چھوٹی موئی ہے اس کا زنگ کھلانا ہوا گند می ہے، وہ طوال قت ہوتے کے باوجود مرد سے نفرت کرتی ہے۔ اس کا محبوب مشغل سگریٹ کے دھوئیں کے مرغلوں میں لطائف گھڑنا ہے، وہ رات کا دیپک بھے لیکن دن میں اس کا چہرہ ایک سینا سامحسوس ہوتا ہے اُس کی زبان کترنی کی طرح چلتی ہے۔ ہوا میں گردہ لگانا اور پانی پر کیکر کھینچنا اس کے باہمی ہاتھ کا کہ تب ہے اس نے الین اسے تک تعلیم حاصل کی ہے، اپنے پیشے سے باہر کے واقعات کو بھی جانچ نوں لیتی ہے بلا کی ذہین ہے، بذلہ سنج ہے، طنائز ہے، موقع محل سے شعر پڑھ لیتی ہے، فقرہ باز ہے اس کو الفاظ منج کرنے اور ذمہ معنی جملے کہنے میں کمال حاصل ہے، گاتی بھی خوب ہے، لیکن ناجتنی نہیں، اس کا خیال ہے ناچاہر عورت کے بس کی پیزی نہیں اور وہ بے بن ہے اُس کی رائے میں عورت محبت کرنے کی پیزی ہے، سمجھنے کی نہیں اور مرد سمجھنے کی پیزی ہے محبت کرنے کی نہیں، وہ کسی مرد کو بھی محبت کے قابل نہیں سمجھتی، اس کا ہی خواہد ہوتے کے باوجود کبھی کبھار کر خست ہو جاتا ہے لیکن جب وہ چٹکی لیتی ہے تو ایک دفعہ رونی سے روئی صورت بھی مسکرا ڈھنتی ہے۔

شہناز تینوں بہنوں سے چھوٹی ہے، اور اب خاندان کے لئے ایک

ہندھی ہے۔ اس کو دیکھتے ہی بونیاں معا پیدا ہوتا ہے وہ اسکر واللہ کا قول ہے کہ عورتوں کے سامنے کوئی فلسفہ حیات نہیں، وہ جذبات پر بلینی اور جذبات کے لئے جیتی میں وہ سوسن کا پھول ہے یا ایک مہک جو موئیاں چڑھ سے پیدا ہوتی ہے، وہ عام انسانوں کے لئے ایک لمحہ نکدی ہے ایک احتساب ہے، ایک سوچ ہے، ایک سوال ہے، ایک تختہ چمن ہے، اس کے پیکر میں قصائد کی نمکنت ہے، اس کی طبیعت میں غزل کا شگفتہ پن ہے، اس کا سرا یا داع کے بامحاورہ کلام کی طرح نستعلیق ہے اور اس کی آواز میں گوش اور گرج ہے، اس کے ناج میں جوانی اور روانی ہے۔

ششاد کوشکایت ہے کہ معیاری طواتف میٹی جا رہی ہے اب لوگ فن کے قدر دان نہیں رہے صرف بازاریوں سے دلچسپی لیتے ہیں یہی وجہ ہے کہ غاذیٰ“ کمپن تو اُستھنے جا رہے ہیں اور ان کی جگہ واشیا میں آگئی ہیں، ہر کوئی گویا ہے، ہر کوئی رقصاء ہے، جس نے دو فلمی گیت یاد کر لئے وہ مغلتیہ بن گئی جس نے میں پلانا سیکھ لیا وہ رقصاء ہو گئی۔ اگر کسی چیز کو فردغ ہے تو وہ فخش کاری ہے، اس بازار میں پُرانے گھر تو گئے چھنے ہی رہ گئے ہیں باقی تمام کوڑا کرکٹ ہے، کچھ بردہ ذوشوں کا مال ہے کچھ بد انجام معاشتوں کی پیدا اوار ہیں، کچھ مفلوک الہمال کبھی ہیں، کچھ عادی پیشہ ور ہیں، کچھ کاروباری لوگ ہیں اور یہ جو ان کے ہاں سازر کئے ہوتے ہیں محقق دکھاوائے، اُستاد ہیں تو عطا ای جو فن بڑی ریاست

سے آتا تھا اب اس میں ہر ایسا غیر اُستاد بنا پھرتا ہے، ناقدری کی ایک بڑی ویحہ ہے کہ قدر دان اُٹھ گئے ہیں رہا سہا یہ مردم فلموں نے کھو دیا ہے اور جو گوتیا عورتیں تھیں وہ مرکھ پ گئیں، کچھ وقت کے ساتھ بورڈھی ہو گئیں کچھ اچھے اچھوں کے گھر میں چل گئیں لعضوں کو فلم ڈائرکٹروں نے بیویاں بنا لیا اور جو دوپار بازار میں نظر آتی ہیں ان کی مٹی فلمی دھنزوں اور فلمی گیتوں نے خوار کر رکھی ہے، غزل سُسنے والا تو کوئی رہا نہیں اور پہلے ہی کب سختے، چند گتنی پعنی ہستیاں تھیں جن کی بدولت ہفتہ میں ایک آدم مغل جنتی وہ شاد کام ہوتے کہ غزل سن آتے ہیں، ہمیں اطمینان ہوتا کہ اچھی صورتیں ابھی مری نہیں۔ اور اب یہ پورا بازار پھر جاتے یہ شکل ہے تو عقل نہیں اور عقل ہے تو شکل نہیں بلکہ بڑی حد تک دونوں ناپید ہیں، سہ پہر کو فلم دیکھتی ہیں رات کو وہی گاتے اور نایج دہرا دیتی ہیں اور وہ اگلے سے لوگ یہی نہیں رہے، جیسا منہ ولیا مستقیپ کوئی خدا کا بندہ گھنٹہ دیکھنے کا نہ سئے اور سوسا سور و پیارے جاتے تو غنیمت ہے ورنہ حالت یہ ہے کہ سات سات آٹھ آٹھ تو دو لتوں کی ٹولیاں چند جمع کر کے آتی بیس پچیس روپے ریتی سی مٹاٹ سے نذر گز رانتی اور آوازہ قہقہوں یاد کچپ آہوں کے ساتھ رخصت ہو جاتی ہیں۔ وہ سمجھتے ہیں ہر گانے والی جلنی مشین ہے جس سے جو چاہے اور جیب چاہے سمتیع ہو سکتا ہے، ان میں ان کا سمجھی کوئی قصور نہیں وقت وقت کی بات ہے انہیں کیا خبر کہ ان مکانوں میں رسم و رواہ کے کچھ آداب ہوتے تھے

یا کبھی گوتیا عورتوں کے ہاں چاندی کے سکتے روئی کے گالوں کی طرح اڑا کرتے تھے۔

متاز نے ماغلت کرتے ہوتے کہا آپ وہ دن لَدَنگتے جب خلیل خاں فاختہ اڑاتے تھے، لوگ سیا نے ہو گئے ہیں تین سور و پے کے ریڈیو میں زبانے بھر کی رنڈلیوں کے گانے سُن لیتے ہیں فلمیں ہیں کہ دس آنسے سے لے کر تین روپے تک کے ٹکٹ میں ہر شخص فرق مراتب سے رقص و خنا کا لطف اٹھا سکتا ہے۔ ریاستیں ختم ہو گئیں رہ گئے نواب تو ان پر وہ کہا وات صادق آنی ہے منہ چکنا پیٹھ خالی۔ اس کے علاوہ جوشو قین مزاج تھے انہوں نے ڈوبے ڈال کر گانے والیوں کو گھر ہی میں ڈال لیا، ایک پنچت دو کاج، گانے کا گانا کماں کی کماں جن رنڈلیوں سے معیاری طوالفت کا تصور قائم تھا وہ آہستہ آہستہ فلمی دینا میں چلی گئیں اب نہ چہرے ہیں نہ آواز، اگر کوئی اکادمیا کبھی کعبار فردوں گوش یا جنت نگاہ کا لطف لینے آجاتا تھا تو اب وہ بات بھی جاتی رہی ہے، اب تو فلم میں چاندی ہے شہرت ہے روپیہ ہے اشتہار ہے، غرفنیک سبھی کچھ ہے بھلا کوئی تر غیب شریا، مدھو بالا، نگس، متوہ سلطانہ، متاز شانتی، نمی، نیجی اور مہتاب کو اس بازار میں واپس لا سکتی ہے — ناممکن — اور جو خال خال رہ گئی ہیں وہ زندگی نہیں گذار رہیں بلکہ خود زندگی انہیں گذار رہی ہے۔

”لیکن موسیقی مرتو نہیں سکتی وہ توفیرت کی طرح لازوال ہے“، میں نے متاز کی گفتگو کو قطع کرتے ہوئے شمشاد سے کہا اور شمشاد بولی :۔ جی نہیں، کبھی نہیں مرسکتی، وہ توفیرت کے انعامات میں سے ایک انعام ہے، میں جو کہہ رہی ہوں، وہ نفس طوال فت پر میں میرے کہنے کا مقصد یہ ہے کہ گویا طوال فنی ختم ہوتی بخاری ہیں اور اگر کچھ رہ گیا ہے تو وہ —

ممتاز نے آنکھ مارتے ہوئے کہا۔۔۔ تو وہ ایڈنٹیٹر ہیں یا الیڈریا  
فاضتی جی،

تو کیا تمہیں ان پر اعتراض ہے؟

جی نہیں اور بالکل نہیں،

ممتاز کی عادت ہے کہ وہ بات کو لوٹ کی طرح توڑ لیتی اور شور بے کی طرح بڑھا دیتی ہے،

ان مجلسوں میں ہمارے ایک دوست قاضی صاحب بھی ہمارے ہمراہ ہوتے، ممتاز ان سے ہمیشہ چکلی لیتی موقع ملا نہیں اور اس نے دارکلیا نہیں، پھر تیوں کا جھاڑ بانٹھنے میں بڑی ہی مشاق ہے، تمام بازار میں اس پائے کی ایک بھی حاضر جواب نہیں، عاشورہ کے دنوں میں ان کے یاں مجلس عزا منعقد ہوئی، ایک نوجوان ذاکر عز اخوانی

کے لئے بُلاستے گئے ہیں یعنی یاد کیا گیا، ممتاز نے سیاہ لباس پہن رکھا تھا  
قاضی نے دیکھا تو کہا، ”ممتاز آج تو ہمیں یا ندی نظر آتی ہو“

ممتاز کو معلوم تھا کہ قاضی مجلس عزا کے خلاف ہے اور ابھی تھوڑی  
دیر پہلے ناک سمجھوں پڑھار رہا تھا — چھٹتے ہی کہا،  
”جی ہاں اور آپ یعنی تو اب زیاد نظر آرہے ہیں“

قاضی صاحب صرورت سے زیادہ ناک پڑھے سختے دماغ تو خشک تھا  
طبعیت کو یعنی سرطی رکھتے اول تو پوچھتے نہیں بولیں تو جلی کٹی با توں پر  
انزات آتے کچھ دوست بیٹھے سختے ایک اور جان پہچان کے دوست آگئے  
ان کی بیٹے ڈھبب یا تین سویں تو پوچھا، آپ کی تعریف ؟  
ممتاز نے مسکراتے ہوئے کہا۔

”آپ ہیں قاضی عبوساً قطریراً“

جن دنوں راوی کا پانی منٹو پارک تک آپہنچا تھا ان کے ہاں با توں ہی  
با توں میں نصف رات گزر گئی، قاضی صاحب نے کہا چلو یعنی پانی مار کر  
رہا ہے کہیں یہاں تک نہ آپہنچے اور ہم بے گناہ ہی ڈوب جائیں۔

ممتاز نے برجستہ جواب دیا، قاضی جی اس کے لئے تو چلو سبھر ہی کافی ہے۔  
ممتاز گارہی تھی تقریباً سبھی ایڈبیٹرا کٹھے سختے — عل

زندگی چال چل گئی شاید

سازندے بے سر سے ہونے لگے، ممتاز نے ٹوکا مجلس ختم ہو چکی تو  
قاصلی کے کہا  
آپ کے ہاں اناثی سازندوں کا ہونا آپ کی شان کے شایاں نہیں.  
”جی ہاں! لیکن ان بے چاروں نے تواب تقیم کے بعد یہ کام سیکھا ہے۔  
ششادتے کہا،

”تو پہلے یہ کیا کام کرتے ملتے؟“ قاصی جی نے پوچھا ممتاز کہاں رُکتی سگریٹ  
کا دھوآں پھینکتے ہوئے کہا۔

”اجی یہ پہلے اخبار میں ایڈیٹر ملتے؟“  
ایک بڑے صحافی نے سوال کیا، آپ لوگ اپنے بیاہوں پر اتناروپی صرف  
کرتے ہیں، آخری کہاں سے آتا ہے؟

”ممتاز مسکرائی،“ آپ علیے شریفوں ہی کی ریگن سچوڑی جاتی ہیں؛  
کچھ بڑی بوڑھیاں جمع تھیں، ایک جھریائی ہوتی عورت نے کہا۔  
”ممتاز! یہ میرے بازو پر کیا لکھا ہے؟“

لکھا تھا بش داس پاولہ،  
ممتاز نے بلدی میں قیص کا کفت کھینچ کر ڈھک دیا اور کہا، خالا بخدا  
کے لئے کسی اور کو نہ کھانا، کہیں کوئی مسایاں متروکہ بایسیدا دسمجھ کر الٹ ہی  
نہ کر اے۔

شہنماز نے ایک دفعہ اپنا ڈرائیور اس کو دکھایا اس میں صرف جپہرے کے کارائش  
کا سامان ہی بہزادہ وہزار روپیہ کی مالیت کا تھا، ممتاز بولی یہ سب کنپنی باور ویں  
کے پہنچے ہیں؟“

جو عورتیں پیشہ کرتی ہیں ان کے بچے بک میں ایک دوسرے سے  
مختلف ہوتے ہیں، اسی موصوع پر ایک دن باٹیں ہو رہی تھیں۔  
لوكر بازار سے چاٹے لایا پیالیاں ایک دوسرے سے مختلف تھیں شمشاد  
نے دکاندار کو تارا، ممتاز نے برجستہ فقرہ سے محفل کو ز عفران زار بنا دیا۔  
”آپ بلا ذ وجہ بکھری ہیں، یہ بھی تو اپنے ہی بچے بچیاں ہیں۔“

بعض دفعہ اس کے چھوٹے چھوٹے فقرے بڑے جاندار ہوتے ہیں اور  
وہ بے شکل کھجھ کھجھاتی ہے مثلاً وہ بچہ کی ٹکنائی کو رات کا دیک طوائف کر رات  
کی رانی، میراثی کو شرافت کی پھکی، نامکار کو معذرت کا بول، عشق کو تند رشتی کی  
اٹکائی، ہُن کو مرد کی میراث، منا کھجت کو قید با مشقت، برات کو جنازہ کی  
تمہید، اولاد کو گناہ کی دستاویز، مرد کو عیاشی کا مرقع اور عورت کو الغالیت کی  
تصویر سمجھتی ہے۔

وہ مذاقاً کہا کرتی ہے اس کا پیشہ ایک انقلابی مشن ہے اس کی ابتداء کیسے  
ہی ہوتی ہو لیکن طوائف نے ہر دوسری رجھتی توتوں کو ڈبوایا ہے اس نے  
ہر دولت منڈ سے مرد وور کی محنت کا انتقام لیا ہے، جو کچھ جاگیر دار مزاروں

سے لوٹتے رہے ہیں طوائف اس ملیشی استھان کا جنسی بدله لیتی رہی ہے۔ اس نے جاگیرداری نظام کی بوت کے قریب لانے میں برا بر کا حصہ لیا ہے، وہ ایک نسل کا انتقام دوسرا نسل سے لیتی ہے وہ جانتی ہے کہ ایک محنت کش سرمایہ دار کے لئے زائد قدر پیدا کرتا ہے اور وہ اس زائد قدر کو خوبی شخون مار کر ہتھیا لیتی ہے اسی کی بد دلت سرمایہ دار کی دولت گردش میں رہتی ہے۔ ”معلوم ہوتا ہے تم نے افخادیات بھی پڑھی ہیں“— میں نے ممتاز سے دریافت کیا۔

جی نہیں، میں نے کوئی کتاب نہیں پڑھی، میں نے صرف انسان پڑھے ہیں زنگانگ کے انسان۔— مثلاً ان گھروں میں کون نہیں آتا، بھی آتے ہیں، رات کی تاریکی میں آتے اور پوچھنے سے پہلے نکل جاتے ہیں وہ لوگ بودن کو نکھلاتے ہوتے ڈرتے ہیں، رات کو پیشانیاں لگتے ہیں، ہر شخص دن کے انجالے میں طوائف کو گندی موری کہتا ہے لیکن جب رات اپنے بازوں پھیلا دیتی ہے تو اس گندی موری ہی سے ان کے بھائی بند پیاس بُھانے پلے آتے ہیں۔

ہر رات دس بجے بعد قلعہ کی سیڑھیوں، شاہی مسجد کی پیٹھ اور علامہ اقبال کی قبر کے پاس جو پیکار ڈکاریں کھڑی ہوتی ہیں وہ ہمارے ہی شبینہ مہمازوں کی ہوتی ہیں یہ وہی ہیں جن کے قبضہ قدرت میں بالواسطہ یا بالواسطے

عنان اقتدار ہے یہ جو ہمارے خلاف شور برپا ہے مخفف نمائشی ہے مذہب ان لوگوں میں ہوتا ہے جن کے پاس دولت نہیں ہوتی اور گناہ سے وہی لوگ ڈستے ہیں جن کا مخد نہیں پہنچتا۔ گناہ نام ہے صرف ہمارے اپنے احساسات کے نشیب و فراز کا، کیا دنیا میں سب سے بڑا گناہ صرف عورت کا عصمت پہنچا ہے یا اس کے علاوہ بھی۔ کوئی قول یا فعل گناہ کی زد میں آتا ہے؟ انسان انسان کا خون پر سے تو وہ سیاست ہے، عوام خواص کو لوط لیں تو وہ دنگا ہے، خواص عوام کو بھیڑا دیں تو وہ جنگ ہے، ملا صنیر بیچے تو وہ مصلحت ہے، صوفی مدینت کام لے تو وہ ریاضت ہے، لیڈر قومی سرمایہ ہڑپ کر لیں تو وہ خدمت ہے، لیکن عورت بالا خالی پر آ بیٹھے تو سوختی اور کشتی ہے، گنہگار ہے، فا حشرہ ہے، چپنال ہے، چھلاؤ ابھے، الغرض گناہ کا ایک الیسا پیکر ہے جس کی نسائی مر جکی ہے! -

میں یہ نہیں کہتی کہ عصمت فروشی باندز ہے یہ عورت کی عصمت واقعی بڑی شے ہے، اتنی بڑی شے کہ دنیا میں کوئی شے بھی اس کی ہم مرتبہ نہیں لیکن مردوں نے ہمیشہ دھات اور کاغذ کی فویت کا اس کے مقابلہ میں چرچا کیا ہے ابھی تھوڑے دن ہوتے کوئی صاحب کہہ رہے تھے گنج فاروں بھی ہو تو کنجروں کے ہاں کوڑی کوڑی لٹک جاتی ہے۔ کچن دھن کے بغیر کسی کے نہیں، فلاں شخص کروڑ پتی یا کھپتی تھا، ان کے ہاں برباد ہو گیا، فلاں

دوست ان کے مکانوں میں ہزار ہار و پیہ خراب کر پھا سپے، کنگال ہو گیا ہے،  
طواں فیں منہیں جو نکلیں ہیں — میں پوچھتی ہوں۔ ممتاز نے مگر بیٹ کا ایک  
لباس کش کیعنی ہوئے کہا۔ عورت کی عصمت زیادہ قیمتی ہے یاد ہات کا سکہ اور  
اب تو وہ بھی انہیں رہا کاغذی نوٹ ہو گیا ہے۔

آپ ایک عورت سے اس کے حقوق تسلیم کرنے بغیر کیلئے ہیں، اس کی کوئی  
قانونی مستولیت آپ پر عامد نہیں ہوتی۔ لیکن آپ کوشکایت ہے کہ وہ آپ  
کی جیب سے معاوضہ کیوں لیتی ہے؟ کبھی کسی مرد نے سوچا کہ وہ کیا دیتا اور  
کیا لیتا ہے؟ ہر طوائف کی کتنی خانہ انوں کی امانت دار ہے؟ اس کی گوئیں  
جو سمجھ پائے ہوتے ہیں وہ کسی نہ کسی معروضہ باپ ہی کی اولاد ہوتے ہیں، ان  
کی ماں اسیں ان کے بالپوں کو نسبت جانتی ہیں اور ان کے باپ بھی انہیں جانتے  
ہیں لیکن سرکار کے ماں ولدیت کے خانہ میں ماں ہی کا نام لکھا جاتا ہے۔

یہاں کوئی شخص اپنی جائز کمائی نہیں لٹاتا، اور حلال کی کمائی کبھی سینکڑوں  
سے آگے بڑھ نہیں پاتی، جو لوگ یہاں آتے ہیں ان کے روپیہ پر ان کی مہر بلکیت  
ضرور ہوتی ہے، لیکن ان کا روپیہ ناکار و پیہ نہیں ہوتا وہ یا لوٹ کا ہوتا ہے  
یا پورا بازاری کا، یا غریب سے کمایا ہوا اور یا کسی نہ کسی واسطہ سے، مختیا را  
ہوا — لٹانا، لٹانا، مارنا، گنوانا، اس قسم کے جتنے لفظی مغایطے ہیں وہ سب  
مردوں کی ذہنی فسطاتیت کا نتیجہ ہیں۔ کوئی چیز حرام ہے تو وہ لوٹ کا روپیہ

ہے ذکر عورت کی عصمت امر کیا دیتا ہے سکتے اور عورت کیا دیتی ہے عصمت؟ عجیب بات ہے کہ عصمت پر حرام کی مہر لگ جاتی ہے اور سکتہ حلال کہلاتا ہے۔ بسیں تھادت راہ از کجا سست تایہ کجا۔

میں نے کہا متاز اتم ایک پڑھی لکھی اور تجوہ پر کار لٹکی ہو، اسی لئے تمہاری زبان فرقہ بیٹھی ہے لیکن کیا تمہاری ہی منطق سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ عصمت کا جو ہیر بھینپ کی چیز نہیں اور تمہارے ہاں لوگوں کی جذبیں گٹر لی جاتی ہیں۔ متاز بولی ڈالسے مجھے اس آخری فقرے پر اعتراض ہے یہ کتنا اٹیک نہیں، یوں کہیے خالی ہو جاتی ہیں اگر آپ اپنے نفس کو تسلی دینا چاہتے ہیں تو یہ کہہ لیجئے،

### مال حرام بود و بجا تے حرام رفت

انتنے میں اس کی بعض سہیلیاں آگئیں اور وہ اپنے مخصوص فقروں سے کھیلنے لگی۔ اس پر چوتھا، اس پر چوتھا، کسی پر چھپتی، کسی پر طعن، کسی کو بگالی، کسی پر طنز اور کسی سے شوخی۔

جب یہ اکٹھی ہوتی ہیں تو ان کا مذاق مردوں کی سطح پر آ جاتا ہے صفائی نے کہا۔ متاز، رات دیوالی ہے کہو کیا ارادہ ہے؟ تاثیں منگوالي ہیں، کوئی پچھی نہ آیا، تو پھر روپیہ پوائٹ۔ متاز نے سلسلہ کلام جاری رکھتے ہوئے کہا کہ خال نال رنڈیاں ہی

پس انداز کرتی ہیں ورنہ ان کی کمائی جس رستے سے آتی ہے اسی راستے میں نکل جاتی ہے، کچھ لگے بندھے لے جاتے ہیں کچھ نشوں کی نذر ہو جاتا ہے کچھ اسراف کے چوٹھے میں پچک جاتا ہے کچھ جوٹے میں ہر جاتا ہے اور جو تھوڑا بہت جمع ہو جاتا ہے وہ رسولوں کے پیٹ میں اُتر جاتا یا یہ شادیوں میں تباہی مچتی ہے، کچھ نتوں کے ہاں خوشی کی رسیں بڑے سطح سے منتظر جاتی ہیں۔

اس نے بنایا ابھی حال ہی میں الہی جان نے اپنے بیٹے کی مونڈن کرائی اور ہفتہ بھر مجرما ہوتا رہا، ایک خوشی میر ساری برادری کو شرکیب ہونا پڑتا ہے سب ناچلتی اور گلتی ہیں، ان کے ملاقاتی "انہیں سلامیاں" دیتے ہیں اور اس طرح ہزار ہزار دیسی فراہم پوچھاتا ہے جس گھر میں خوشی ہو، وہاں کتنی دن تک مختلف قسم کے کھانے پکتے اور ایک ایک وقت میں سینکڑوں آدمی شکم سیر ہوتے ہیں۔

ہجود والیوں کی شادی میں دس دن تک ناچ گانے کا بازار گرم رہا، ہر روز طرح طرح کے کھانے پکتے رہے، مختلف رسیں منائی گئیں، دو رسیں بڑی ہی عجیب ہوتی ہیں ایک تو سندیسکی رسم جب برادری کی عورتی میں جلوس کی شکل میں مختلف گھروں کو بلا وادیئنے جاتی ہیں اور ہر گھر فوائد کھاتا و مشروبات سے تواضع کرتا ہے دوسری گھر اگھڑوں کی رسم جب برادری کی زندیاں ایک دوسرے پر رنگ پھینکتے ہوئے قریبی کنوئیں تک جاتی اور وہاں پانی کے ڈول نکالتی ہیں ہر شب مجرما ہوتا اور گلتی رات تک رہتا ہے، ہر روز مختلف اللوں کھانے تیار

ہوتے ہیں۔

پلاو اور سپر ان کی قسمیں، موتی پلاو، کوکو پلاو، چینی پلاو، نور پلاو، گلزار پلاو، انار فان پلاو، نور تن پلاو وغیرہ، اس کے علاوہ متنجن، سفیدہ، شیر برش، شیرمال، قورمه، شامی کباب، مرغ نامرغ، مرغابیاں، بٹیر، مرتبے، اچار، چینیاں، گوشت اور ان کی مختلف قسمیں بالخصوص پانک گوشت۔

جب شادی ہو جلتی ہے تو دلہاولے برادری کی عورتوں کو ارمغان جو شے دیتے ہیں، ہبھو والیوں نے تواب کے فی گھر ایک ریشمی جوڑ ایک ایک سونے کی انگوٹھی اور ایک ایک چاندی کی پلیٹ دینے کا فیصلہ کیا ہے۔

”یہ سب دولت کہاں سے آتی ہے؟“

”کہہ چکی ہوں کہ پنچیوں کی جیت سے، جو لوگ نو گرفتار ہوتے ہیں ہم لوگ انہیں پنچی کہتے ہیں جو رسم و راہ میں پنختہ ہو جاتے ہیں انہیں طائر آہوتی۔“  
”یہ آہوتی کیا ہے؟“

”لا ہوتی کا مکوس اور سیرے ذہن کی ایجاد ہے جو محسن حاشیہ نشین ہوتے ہیں صرف نظریاز، ان کو تنجروں کی اصطلاح میں چاک کہتے ہیں۔“

”اویہ شادیاں کہاں ہوتی ہیں؟“

”اکثر شادیاں باہر، غرباً کے گھر انہیں کچھ آپس میں بھی کر لیتے ہیں۔“

”آپس میں؟“

”جی ہاں! — خاندانی چوباروں میں دو طرح کی عورت نہیں ملیٹھتی ہیں ایک وہ جو بہو کی بیٹیاں ہوتی ہیں۔ مثلاً جاتی یا باپ کی بیٹیاں لیکن ان کی ماں جو بہو کہلاتی ہے سخت پر دے میں رہتی ہے۔ اور ہمارے ہاں بہو کی بڑی عزت کی جاتی ہے۔ بہو بڑھی ہو کر بھی پر اسے مرد کے سامنے نہیں جاتی — دوسرا وہ رُکایاں جو طوال قت کے لیطن سے سوتی ہیں، اور ان میں شاذونا درہبی کوئی رُکی بیا ہی جاتی ہے۔“

”یہ بازاریاں، جو خدا جانے کہاں کہاں سے آمری ہیں، بنا درمی کا ان سے کوئی تعلق نہیں، ہم انہیں اچھوت ہی سمجھتے ہیں انہوں نے ہمارے پیشے کی لارج ”گتوادی“ ہے۔“

”تم نے کہا تھا کہ تمہاری دولت معرفانہ طور پر صنائع ہو جاتی ہے، یہ اسراف کوں کرتا ہے؟“

”کچھ تو زندگیاں ہی عینی ہو جاتی ہیں، مثلاً لفعت فی صد کے تو مشراب منہ لگی ہوتی ہے۔ تقریباً نو تے فی صد سگدیٹ بہو کلتی ہیں ان کی ماں یا بیوی جو اس ناکہ سہ پچھی ہیں انہیں جوئے کا لپکا ہے ایک ایک نشست میں سینکڑوں پار دیتی ہیں پھر جب ہر جاتی ہیں تو مشراب پینے لگتی ہیں، اور اس پر خاندان کے مرد ہیں چوپانجوں عیوب شرعی ہوتے ہیں، اس سے قطع نظر یہ صاحبزادیاں خود یعنی بوجاؤ اور ریس

کھلیتی ہیں، ان کے تزدیک پسیر اور سگدیٹ کا دھوآن یکسان قیمت رکھتے ہیں۔“  
”یہ صاحبزادیاں ہی قاضی نے تعریضاً کہا۔

”جی ہاں صاحبزادیاں! ایک طوائف ہر دولت مند کے ہاتھ عصمت تو پیچ  
سکتی ہے لیکن گود نہیں، ان کی گود میں جو بچتے ہوتے ہیں آپ ان کے ناک  
نقشہ پر غور کریں تو ان سے بڑے بڑوں کی غمازی ہوتی ہے۔“

”یہ تمام بازار شرافتی کی کیاریوں سے بھرا پڑا ہے سے  
افسوں یہ شمار سخن ہاتے گفتتنی  
خوفِ قسادِ خلق سے ناگفعت رہ گئے“

ایک سوال کے جواب میں ممتاز نے کہا۔

”پنجابی خانہ بدوش قسم کے عیاش ہیں، ان کا متوسط کار و باری طبقہ جم و آواز  
کی عارضی عیاشی کرتا ہے۔ سندھ کے بڑے بڑے زینداروں کی عیاشی سادہ  
بیجادوں کی ہے لیکن سرحد کے بعض خوانین سدا بہار عشق کے قابل ہیں ان۔  
ہاں دولت پیٹی پڑتی ہے۔ یہ لوگ نہ صرف کئی کئی بیویاں کرتے ہیں بلکہ ایک آدمی  
رنڈی کو گھر میں ڈالنا بھی جزو زندگی سمجھتے ہیں، ان کا کام ہوا پانی نہیں مانگتا پچ  
ایک برس میں کوئی بیس زندیاں ان کے ہاں گتیں نکاح پڑھوا یا مگر ایک ہے  
برس کے اندر اندر لوٹ آتی ہیں، ان میں سے ایک تہائی کو دُق ہو گئی۔  
ممتاز نے بات کو سیلیٹے ہوئے کہا۔“

نہ پنجابی کا عشق بجنور سے کا عشق ہے، سندھی کا عشق مکھی کا عشق ہے  
اور سپاٹان کا عشق چکادڑ کا عشق ہے۔“

---

## سلفی مومی

موسیقی کا نام بھی نوع انسان کی مشترکہ زبان ہے ۔۔۔ رانگ فیلوں  
 ششاد تے کما، موسیقی اور عورت میں چولی دامن کا ساتھ ہے جن منزلوں  
 سے عورت گذری انہی منزلوں سے موسیقی، کبھی غنا عبادت کا جزو تھا بلکہ بعض  
 روایتوں کے پیش نظر غنا تھا ہی عبادت کے لئے، لیکن آج اپنی فتنی عزت  
 کے باوجود ایک پیشہ ہو گیا ہے، آواز اور جسم دونوں بکار چیزوں میں ہر کوئی  
 گانے کی تاثیر کا قابل ہے، لیکن سوسائٹی میں جو عزت ایک گوتی یا گاتن کی ہوئی  
 چاہیے وہ سنبھلیں ہے عوام غنا کو جنس اور مغنتی یا مغنتیہ کو دو کاندار سمجھتے ہیں  
 جو ۔۔۔ یہ معلوم کرنا تو بڑا مشکل ہے کہ چکلے میں عورت پہلے آئی یا موسیقی  
 یا دونوں ایک ساتھ، لیکن یہ صحیح ہے کہ دونوں میں فافیہ و ردیافت کا تعلق رہا۔  
 عبادت گاہوں میں بھی عورت رقص اور غنا اکٹھر ہے اور بالآخر ان میں بھی  
 اکٹھے ہیں ۔۔۔ جب تک موسیقی کا تعلق دھرم یا مذہب سے رہا دیودا سیاں  
 باقاعدہ فتنی تعلیم حاصل کرتی رہیں اور وہ بہترین مغنتیہ و رقصاصہ ہوتی تھیں، اسے

طرح رقص و غنا کا حصول کنیزوں کے محسن یا فرائض میں سے تھا۔ چنانچہ کنیزوں میں بڑی بڑی نامر مغنتی ہوتی ہیں، ایک خاص دور میں تو خود شاہی بیگمیں موسیقی میں استعداد بہم پہنچا یا کرتی تھیں۔

بہانگر کی بیوی اور شاہیہاں کی ماں ماں متی کو موسیقی میں جو استغراق رہا یہ اس کا اعتراف تھا کہ جہاںگیر نے خواصوں کا ایک طائفہ تعلیم و تربیت کے لئے اس کے پڑو کو رکھا تھا۔ ما مون الرشید کی بہن علیہ کو موسیقی میں مجتہداتہ کمال حاصل تھا اس کے متعلق عربوں کا دعویٰ تھا کہ ساری دُنیا میں اس پا یہ کی مغنتی موجود نہیں ہے۔

اور نگ زیب کے جانشینوں میں— بہت سوں نے گویا عورتیں اپنے حرم میں ڈال رکھی تھیں ان کی دیکھادیکھی شہزادے بھی اسی ڈگر پر چل نکلے۔ آخری دور میں تو یہ حال یہ تھا کہ مغنتی اور مغنتی عام تھے صنایع اور سپاہی ناپیدا یہ تو نیر محلوں کی دُنیا کا حال ہے اور اس کے ذکر سے تاریخ کے صفحوں کو گھنکالئے سے مل ہی جاتے ہیں لیکن اس بازار سے پڑے پاتے کی گویا اٹھی ہیں نور جہاں کی آواز میں جادو ہے۔ منور سلطان نے نورانی گلایا ہے۔ مختال بیگم اس عمر میں بھی بلا ہے فریدہ افسوں پھونکتی ہے۔ دہلی سے اندر جہاں اور اس کی دو بیٹیاں نایاب اخترا اور آنکاب اخترا آتی ہیں انہیں اچھی سوجہ بوجھ ہے۔ اخترا جہاں خود تو بڑی سمجھدار ہے لیکن نایاب بھی آواز کے تیور جانتی ہے

ستار بھی خوب بجاتی ہے اور پکتے راگ سے آشنا ہے۔“

”پکاراگ؟“

ششادتے بات اُبھرتاتے ہوئے کہا۔

”حقیقی راگ تو پکاراگ ہی ہے باقی سب شاعری ہے جن لوگوں کو راگ  
یا راگنیوں سے آشنا ہے وہ ان کے سحر کو جانتے ہیں۔ یہ کمال صرف راگ ہی  
میں ہے کہ وہ ایک موسم میں دوسرے موسم کی یاد تازہ کرتا اور انسان کے  
ذہن کو ایک مجرد کیفیت میں منتقل کر دیتا ہے۔ اس وقت بڑے غلام علی خاں  
اپنے فن میں لگانہ ہیں۔ لیکن وہ ناٹک یا گندھرپ نہیں گئی ہیں۔“

”یہ ناٹک، گندھرپ اور گئی کیا میں؟“

”ناٹک موسیقی کے علامہ فہارمہ کو کہتے ہیں۔ وہ شخص جو سنگیت کا علم بانا تاہم  
دوسروں کو پڑھا سکے خود تمام راگ گاسکتا ہو، دوسروں کو سکھا سکے، اور جو  
کچھ اسلاف نے موسیقی میں پیدا کیا ہے اس میں حک و اضاذہ کر کے اس کو  
ناٹک کہتے ہیں۔ آج تک صرف تیس ناٹک ہوتے ہیں جن میں خسرہ بھجو باورا  
ور واحد علی شاہ بھی شامل ہیں۔“

”گندھرپ، وہ ہے جو کل راگ جانا ہو لیکن خود محبتہ نہ ہو۔ تان میں،  
بان خاں، پاند خاں وغیرہ گندھرپ سمجھتے۔“

”گئی، جو صرف اپنے ہی ملک کے راگ گاسکتا ہو۔ لیکن اس کی نظر بارگ  
باشیں۔“

راؤگوں پر نہیں ہوتی ہے۔

”ان سے یونچے کلاؤنٹ کا درجہ ہے جو دُھریدا اور تزویٹ گاتا ہے۔ جو ٹپر، ٹمپری، خیال اور غزل گاتے وہ قول ہوتا ہے۔“

”اور یہ بائی کا مفہوم کیا ہے؟“

”متاز نے عادتاً چکلی لیتے ہوئے کہا بائی کا مفہوم ہے“ BY THE WAY

”لطیفہ اچھا ہے لیکن بائی ہے معزز لفظ“

”جی ہاں معزز تو ہے لیکن بعض لفظوں کی شہرت زمانہ کی مخصوصوں سے داغدار ہو جاتی ہے، مثلاً خلیفہ کا لفظ ہے اب ہر اس شخص کو خلیفہ کہتے ہیں جو پاؤں تزویٹ کے بیٹھا ہو، ایک بیکار وجہ دباؤ“

”بائی غالباً گھرا تی کا لفظ ہے اور اس کا صحیح مادہ ایک گھراتی ہی بتاسکتا ہے لیکن جیسے تو کی میں ہر عورت کو غافم کہتے تھے یا ہمارے ہاں بیگم کا لفظ مردی رہا اسی طرح بائی کا لفظ ہے۔ جو بھارت کے بعض علاقوں اور بعض گوتوں کی عورتوں کے نام کا حصہ ہے۔ گاندھی جی کی اہلیہ مختار کا نام کستور بائی تھا، راجہ مان سنگھ کی بیٹی جو اکبر کے حرم میں تھی اس کا نام جودھ بائی تھا، ممکن ہے مسلمان اُمراں نے بیگم یا خانم کے الفاظ کی پاسداری میں بائی لفظ استعمال کیا ہو۔“

”آج کل عورتوں میں اچھی گاںک کیون ہے؟“

”وہ تو آپا بیچکی ہیں“ متاز نے سگریٹ کے دھوپین کو حلق سے یونچے

اُتارتے ہوئے کہا۔ وہ خود بڑی گنی رہ چکی ہیں۔“  
 ششاد نے ایک سرد آہ کھینچی، جلیسے کہہ رہی ہو۔ عذر  
 ذرا عمر رفتہ کو آواز دینا  
 اور بات کو اٹھاتے ہوئے کہا

”وہ میں یہ تو نہیں کہتی کہ مجھ سا کوئی نہ تھا، لیکن زمانہ تھا کہ بڑے دلپیزست  
 آگے ہنہیں بڑھ پاتے تھے۔ ایک دفعہ آسمانی مہارا یہ ان درہ ہمارے ہاں امتر سر  
 چلے آتے تھے۔ کئی دفعہ شہزادہ معلم جاہ کے بلاوسے پر حیدر آباد کن کا سفر کیا  
 سہتوں قیام رہا۔ خود میر شہان علی خاں کئی مجلسوں میں قدم رنجو فرماتے معلم جاہ  
 کا مراج شاہانہ تھا، جب تک قیام ہوتا روزانہ ایک نر تار ساڑھی چند اشوفیں  
 اور کوئی بند کوئی طلاقی زیور انعام فرماتے۔ لیکن حضور بندگان عالی مقually پرے  
 درجے کے کنجوس تھے کبھی کسی کو پھوٹی کوڑی تک نہ دی۔“

”ایک دفعہ میں گارہی تھی، غزل کا کوئی شعر یہ نہ اگیا، حضور نے جیب  
 میں ہاتھ ڈالا حکم ہوا ششاد آگے آجاو۔ میں نے فرشی سلام کیا۔ لوگ متjur  
 تھے کہ اعلیٰ حضرت زندگی میں پہلی دفعہ کسی کو انعام سنبھش رہے ہیں لیکن نظام  
 نے کیسے میں سے قوام کی ڈبیا نکالی اور پوچھا پان کھاتی ہو؟“

”عرض کیا، جہاں پناہِ عادت تو ہے،“

وہ پاہا، جاؤ تمہیں پان کھانے کی اجازت ہے اور یہ لو قوام۔“

”دستور تقا کہ جب اعلیٰ محترم کسی مجلس میں تشریفی فرما ہوتے تو ان کے سامنے کوئی شخص پان کھانے کی بہت نکر پاتا تھا اور یہ میرے سلے ایک بڑا عذر از متها۔“

شمشا دنے سرداہ بھری اور بات کو مختصر کرتے ہوئے کہا —  
”ایب وہ دن خواب کی طرح بیت چکے ہیں۔ جوانی جا چکی ہے، بڑھا پا آ رہا ہے اور بڑھا پا ہی اصل جو ان امر گی ہے۔“

”آپ موسیقی کی تاریخ جانتی ہیں؟“  
محترم نے یہ سمجھا کہ میں اس سے موسیقی کے لبڑا پوچھ رہا ہوں، اس کا جواب نہایت مختصر تھا۔

”موسیقی کا مدار ارکانِ ثلاثة پر ہے، تَال اور مُقرَّر“ لیکن جب میں نے اپنے سوال کی وضاحت کی تو اُس نے کہا —

”آپ جانتے ہیں، میں نے اپنی زندگی کا بیشتر حصہ آغا حشر کا شیری کی رفاقت میں بُر کیا ہے وہ میرے راہنما بھی تھے۔ شوہر بھی، اُستاد بھی اور محبوب بھی، وہ ایک فاضل احیل تھے۔ جب موڑ میں ہوتے تو بالوں کے دھنی تھے۔ کسی موضوع پر طبیعت بند نہ تھی۔ ہر فن کی روح کو سمجھنے تھے، ایک دن بہت سے دوست جمع تھے۔ کسی نے سوال کیا۔

”اگنا جی! اغنا کا موجود کون ہے؟“

فرمایا۔ ”فطرت! پھر کیا تھا ایک دریا مورج میں آگیا۔ کہنے لگے گوہ انسان کو بولنا ہوتا اور رونا تو پہلے دن ہی سے ودیعت ہو پکا تھا۔ ان کے امتنان یا تکیب سے گانا بھی مل گیا، فطرت کے مظاہر پر غور کریں ہو اور ان کی سرسری پرندوں کی چھپاہٹ، بادلوں کی گھن گرج لئے، تال اور سرہی توہین۔“

”موسیقی یونانی لفظ ہے۔ اور موسیٰ سے مشتق۔ معنی ہیں ایک ادا کرنا یا پیدا کرنا۔ جس طرح اردو، فارسی عربی میں نسبت کے لئے یا تے معروف لگا دیتے ہیں۔ اسی طرح لاطینی اور یونانی میں ق لگایا جاتا ہے۔ عربوں نے موسیقی کے سرف نسبت پر تو غورتہ کیا، لیکن ایک اور یا تے نسبتی بڑھا دی جس سے موسیٰ موسیقی ہو گیا۔ بعض نکتہ طازوں کا خیال ہے کہ حضرت موسیٰ نے پتھر پر جو عصا مارا تھا اور جس سے پانی کی بارہ نہریں یاسات پختے پھوٹ نکلے تھے اُس سے زیر و بم کی جو مختلف صدائیں پیدا ہوئی تھیں۔ موسیٰ فی حقی۔ حضرت موسیٰ نے انہیں یاد کر لیا اور وہ آوازیں ہی موسیقی کے سات یا بارہ سرہیں۔“

”فخر الدین راری نے لکھا ہے کہ اہل فارس کے نزدیک موسیقی کا موجود حکیم فیشا غور شہ ہے جو حضرت سلیمان کا شاگرد تھا، لیکن اس سے بھی پہلے کی کتابوں میں موسیقی کا سارع ملتا ہے ہندوؤں کے ہاں موسیقی کے لئے

سنگیت کا لفظ ہے، جس کے مفہوم میں گانے کے علاوہ ناج اور بتانا بھی ہیں ان کا عقیدہ ہے کہ موسیقی کے موجود دلیتا تھے اور سنگیت کے موجود شوہجی مہاراج — بھرت رشی نے یہ علم الپسراوں (جنہی رقصاصاۓ) کو سکھایا، تارورشی نے انسان کو سکھایا، چنانچہ اندر کے دربار میں جو لوگ رقص و غنا پر مامور تھے۔ ان میں سے رقصاصہ کو الپسرا، گوئیے گوندھر اور سازندے کو کبڑ کہتے تھے، اس کے پر عکس ایک دوسرا خیال یہ ہے کہ اس کے موجود مہادیو ہیں ان کی خدمت میں چھڈ دیو اور تین پریاں رہتی تھیں ان کا کام صرف گانا بجانا تھا۔ چھڈ دیو، چھڈ راگ ہیں۔ بھروں۔ مالکوں، ہنڈوں، دیپک میلہ اور سری علی نہال القیاس۔ پریوں کے نام بھروں، لٹوڈی، اساوری اور راسکلی وغیرہ تھے۔ ان کے علاوہ جو کچھ ہے وہ تانکوں کی ایجادیں ہیں جنہیں پڑ دیٹا اور بجاویجاد بھو کہتے ہیں۔ ہندوستان میں موسیقی کا پہلا نقش سام وید کے منتر ہیں جن کو رک کہتے ہیں۔ مصریوں کا دعویٰ ہے کہ موسیقی اور سازوں کے موجود ان کے دلیتا ہیں۔ اور ایک یونانی حکیم نے بھی اس کی تائید کی ہے لیکن یونانیوں کو اصرار ہے کہ ان کے دلیتا زیوس کی نوبیٹیاں "میوزس" اس کی باتی ہیں اور انہی کے نام پرمیوزک یا موسیقی کا لفظ بنتا ہے۔

"نورات سے بنی اسرائیل کے اشغال موسیقی کا پتہ چلتا ہے، حضرت آدم سے ساتویں پشت میں جو بل نام کا ایک شخص ہوا ہے اُس کے متعلق

کہا جاتا ہے کہ وہ چنگ وار غنوں کا باتی تھا۔ حضرت داؤد کے مرزا میر شہر بیہی انہوں نے مذہبی رسوم کی ادائی کے لئے موسیقی کی چوپکیاں مقرر کی تھیں، چنانچہ اس زمانے میں چنگ، رباب، طنبورہ، جھانجھر، قرنا، تریہیون وغیرہ کی موجودگی کا پتہ چلتا ہے۔ حضرت سلیمان کے عہد میں بھی موسیقی کا ذریں بھا رہا، پھر کچھ دیر کے لئے اس کی ہوا اکھڑگتی، اور معایبدہ یہود سے موسیقی کافی قطعاً علیحدہ ہو گیا۔

یونان کے بعد روما میں، موسیقی کو عروج ہوا، اور وہ بہت کچھ آگنل  
گلتے۔ رومیوں ہی سے ایسا فی متاثر ہوتے، اور بڑا نام پایا۔ خود عربوں کا  
فن موسیقی کچھ نہ تھا، ان کا تکامن تر مادا بیران کی ساسانی موسیقی سے مانوذ  
ہے۔

ابو مسیح پہلا عرب تھا جس نے فارس اور روم کے شہروں سے موسیقی کا سرمایہ جمع کیا۔ پھر حکم دادخواز سے عربی میں سہل و سادہ ڈھنیدہ قائم کیں۔ اس کے بعد اسحاق موصلي جیسا نامور مغنی پیدا ہوا، جس کے کمال موسیقی کا شہرِ اُس عہد کے اطراف والکاف میں تھا۔ ابوالنصر نارابی نے قانون پر ایک مستقل رسالہ لکھا ہے، ابین سینا اس فن میں بڑا ہی باکمال تھا۔ شہنشاہی اسی کی ایجاد ہے۔

چونکہ موسیقی الفاظ و معانی کی بجز نہیں بلکہ اس کا تعلق الحکایات و القصاء سے

ہے، اس لئے حرف و لفظ اس پر قادر نہیں ہو سکتے، یہی وجہ ہے کہ فاتح تو میں کبھی مفتوح قوموں میں اپنا فنِ موسیقی منتقل نہیں کر سکی ہیں۔ بلکہ ان میں گھلتے ملتے کی وجہ سے انہی کے رنگ میں رنگی گئی ہیں۔ اس کی بڑی مثال ہندوستان کی مسلمان بادشاہی ہیں۔ انہوں نے ہندوستانی سنگیت کا بڑا اثر قبول کیا۔ چنان برائے نام تبدیلیاں کیں۔ لیکن وہ تبدیلیاں جو بڑی نہیں شاخوں میں تھیں چنانچہ مسلمان بادشاہیوں میں غلبجی اور تغیرت خاندانوں کی موسیقی سے دلچسپی کے واقعات عام ہیں۔ جس شاہی خاندان نے موسیقی سے بحیثیت فن اختنایا وہ شرقی خاندان تھا۔ سلطان عیین شاہ شرقی نے موسیقی میں بعض نئی طرحیں لگاتی ہیں ان کے علاوہ بہمنی اور نظام شاہی خاندانوں نے اپنے شوق و ذوق کو نمایاں کیا۔ چنانچہ ابراہیم خادل شاہ کو ظہوری نے جگت گور و کہا ہے۔

”مغلوں میں اکبر کا عہد گوئیوں اور مخفیوں کی سرپرستی کے لئے مشہور ہے جہانگیر خود موسیقی کی نوک پلک سے واقع تھا۔ تمام ملک میں دہلی، آگرہ، لاہور، بیجاپور، احمدنگر اور احمد آباد کے گوئیے امراء کے ہاں ملازم تھے علام اللہ تونی اور رنگ زیب کے وزراء میں سے تھا لیکن موسیقی کا ایسا ماہر سمجھا جاتا تھا کہ بڑے بڑے انسانوں کی محبت میں بیٹھتے تھے۔ ابلافضل اور فیضی کے والد مبارک موسیقی کے نکتہ شناسوں میں تھے۔ انہوں نے تان سین کا

کمان اُن تو صرف یہ کہا تھا۔ "ہاں گالیتا ہے"۔

— ملا عبد القادر بدالیوں بین بجانے میں مہارت تامہ رکھتا تھا۔ ملا عبد السلام

لاہور میں علامہ سعد اللہ شاہ بہبہانی، شیخ علاؤ الدین موسیقی کے فاضلوں میں سے تھے۔ بیرم خال کو موسیقی سے جوشغ فرما اس کی شہزادت اس کے بیٹے عبد الرحیم غاشم خان کی فیاضیوں سے متی ہے۔ شیخ سیم حشمتی کا پوتا اسلام غانم جہانگیر کے عہد میں بیگانگاں کا گورنر نزد تھا۔ وہ اسی ہزار روپیہ سالانہ صرف رقص و رود کے طائفوں پر خرچ کرتا تھا۔ مشہزادہ مراد سنجش کو اونگ زیب نے قید کیا تو اپنے بہراہ سرس بالی کو لے گیا جس کے متعلق کہا جاتا ہے کہ اس عہد کے خیال گانتے والوں میں اُس کا ثانی نہ تھا۔ دور آخر میں مظہر بیانجہان اور میر درد بڑے مشائق تھے ان کے ہاں بڑے بڑے کلاوnt اصلاحیں لیتے تھے۔

— منخار آغا کی تقریب سنار ہی مخفی۔ اور میں بڑے غور سے اس کے چہرے کو تک رہتا تھا، جو اتنی مر جکپی ہے لیکن آواز نہیں مری اس میں لدے پھنسے دنوں کا کردا پن باقی ہے۔

انگریز جہاں ایک رہیں کے نکاح میں ہے۔ آفتاب انگریز بھی ایک رہیں این رہیں کی ملازم ہے۔ نایاب انگریز کی کم سمجھنی صرب المثل ہے۔ لیکن انگریز کی ماں اور ان کی نانی ایک جہاں نیدہ ناگزیر ہے۔ ایک زمانہ بتاچکی ہے اس

کے چہرے پر پھیلی ہوتی جھتریاں اس کی مرحوم جوانی کے سنگھار کا پتہ دیتی ہیں۔ وہ اس سن و سال میں بھی ایک شاہی کھنڈر معلوم ہوتی ہے جب کوئی فرد یا جمیعت گانا سنتے آتی ہے تو پہلی نظر میں ان کا جائزہ لیتی ہے، ایک طرف اُستاد فروکش ہوتے ہیں، دوسری طرف وہ بلیٹتی ہے۔ مراد آبادی پاندانا سامنے رکھا ہوتا ہے، خود پان بناتی اور خود ہی پیش کرتی ہے۔ لیکن جب جانتے پہچاتے لوگ ہوں تو فوراً ہی نایاب کو بلا لیتی ہے، نایاب سمجھتے ہوتے ریشم کی طرح آتی، ہاتھ کو قوس بناتے ہوئے سلام کرتی اور سنبل کے ڈھیر کی طرح بیٹھ جاتی ہے، اُس کی بڑی بڑی گول آنکھوں پر اس کی دراز پلکیں مجھی رہتی ہیں۔ نایاب عادتاً غنچہ دہن ہے، ستار غوب بجا تی ہے۔ پکاراں بھی گالیتی ہے۔ لیکن یوپی کے دھان پان شاعروں کی ملکی پھلکی غزلیں غوب گاتی ہے، اس کی صحبت میں اب بھی دہلی کے بعض کرخندار نواب، اور وضنعتار اہل قلم سیٹتے ہیں۔ انہیں بھروسہ میں مجلس آرا ہے۔ تمام کتبہ ملکیتہ اردو بولتا ہے، انہیں نایاب سے کہا، چاہے بنوا لو۔ کچھ وقت ہو گیا تو انہیں نایاب سے پوچھا جاتے بن گئی ہے؟ اُس نے کہا اسٹوپر کتیلی رکھی ہے۔ جزئی پتی یعنی گیا ہے۔ محتوا ہی سی دیر ہوئی، انہیں نایاب تیار ہو گئی؟ وہاں ابھی پانی گرم ہو رہا تھا۔ نایاب بولی۔

”ابھی تو پھول بھی نہیں پڑے ہیں۔“

غرضیکہ ان کے ہاں بات چیت نہایت شُستہ ہوتی ہے۔ وہ گنوارین جو اس بازار کی عام خصوصیت ہے، سارے گھر میں نہیں، دونوں بھائیں ایک ہفت روزہ جریدہ "رقص و سرود" نکالتی رہی ہیں، اب لاہور سے کراچی چلی گئی ہیں۔ سناء ہے کہ اچھے گھروں میں اٹھ گئی ہیں۔

نایاب کا خیال ہے کہ حکما۔ نے موسیقی کا فن موسیقار سے ایجاد کیا ہے اس پرندے کی عمر ایک ہزار برس ہوتی ہے اور اس کی پوچھ میں سات سوراخ ہیں، جب اپنی عمر طبعی کو پہنچتا ہے۔ تو گھانس ہپوتوں کو کٹھی کر کے اس کے ارد گرد تاپتا اور چھکتا ہے۔ اس کی لئے سے انبار میں آگ لگ جاتی ہے، پھر اس میں بھسہ ہو جاتا اور اس خاکستہ ہی سے دوبارہ پیدا ہوتا ہے، اس پر ماۓ کو قفس، یونانی میں فینیق، پارسی میں آتش زن اور سنکارت میں دیپک لاث کہتے ہیں۔

آخر جہاں کا کہنا ہے کہ سالتوں صرسات بانوروں کی آواز سے نکلے ہیں گھرج مر کی آواز سے، رکھپ پھی سے، گندھار بکری سے، مدھم کنگ سے، پنجم کوکل سے، دھیوت گھوڑے سے اور نکھار ہاتھی سے۔

خواجہ نے کہا "عین معلومات بھی موسیقی کے متعلق اس بازار سے حاصل ہوتی ہیں۔ اُن سے یہی ثابت ہوتا ہے کہ موسیقی مردوں کی ایجاد ہے اور مردوں ہی لئے اسے پروان چڑھایا ہے"۔

”جی ہاں“، اختر جہاں نے بات کا طنطہ ہوتے کہا۔ خود یہ بازار بھی مردوں ہی کی تصنیف ہے اور بالا خانوں کو بھی مردوں ہی نے پروان پڑھایا ہے۔“  
خواجہ تے کہا، غالباً آپ اس کو تعریض سمجھ رہی ہیں، میں تو واقعہ عرض کر رہا ہوں۔“

تو میں نے بھی تعریض آئھیں کہا۔ یہ بھی واقعہ ہے اختر جہاں نے جواب دیا۔

قاضی بولا۔ ”دیکھتے نا، رقص و غنا اس وقت سے آتشہ ہو جاتے ہیں جب انہیں ایک حیین عورت اختیار کرتی ہے“  
اختر جہاں بولی، آپ درست فرماتے ہیں، اگر معلمی سے قطع نظر کسی جا سے تو سنگیت عورتوں کی پیزیر ہے۔“  
”یہ رقص کا موجہ کون ہے؟“

”اس کا موجہ یہی انسان ہے، بظاہر اس کی کوئی تاریخ نہیں لیکن قصہ غنا و نوش ہم عمر ہم رشتہ ہیں۔ کبھی رقص منخلہ عبادات تھا۔ اور توریت میں س کا ذکر موجود ہے۔ لیکن اب اس کی حیثیت فتنی ہو گئی ہے۔ قسم الایامِ بیت المقدس کے ایک یہودی فرمانروانے ہر دو یا نام کی رتفاقہ کے نام سے اٹھ ہو کر کہا، مانگ کیا مانگتی ہے؟“ اس لے کہا۔

”بپسہد دینے والے یونا کا سر اور لے کے دم لیا مصر کے ابتدائی طائفیں“

میں جو رقصاء میں تھیں ان کا دعویٰ تھا کہ وہ خانہ ان برائکہ میں سے ہیں۔  
 ہندوستان میں رقصاءوں کو مُرلیاں کہتے تھے۔ جب پہلی دفعہ عرب تاجر ملٹان  
 میں وارد ہوئے تو ان کا نامج دیکھ کر اسیر ہو گئے القصہ جیسے جیسے موسيقی میں  
 دھنیں بنتی گئیں ویسے ویسے رقص میں گئیں پیدا ہوتی گئیں۔ اب رقص  
 حد کمال کو پہنچا ہوا ہے، جہاں موسيقی کو چپ لگتی ہے وہاں رقص بولتا ہے۔  
 لیکن غنا کی طرح ایک قوم کا رقص بھی دوسرا قوم سے مختلف ہوتا ہے۔  
 ”کیا اس بازار میں بھی کوئی رقصاء ہے؟“

”آپ بانتے ہیں ہم لوگ دہلی سے آتے ہیں اور پناہ گزین ہیں یہ ایک  
 مکان (پکھراج منزل) دوسرو پیارا ہوا پر مل گیا ہے۔ کچھ دنوں ملکہ آباد کا یہ  
 کا دروازہ کھٹ کھڑایا۔ لیکن دفتروں میں تو شُرانخوار پھرتے ہیں اور ہم ٹھیریں  
 طوال ٹھیں۔ چاروناچار اس مکان میں بیٹھ گئے۔ جو کچھ پس انداز کیا وہ کھا ہے  
 ہیں۔ اب جو لوگ آتے ہیں انہیں آداب ہی کا علم نہیں، جو متہ میں آتا ہے  
 کہہ ڈالتے ہیں اور ہاں ..... آپ پوچھ رہے تھے کہ اس بازار میں بھی کوئی  
 رقصاء ہے۔ دوچار کے متعلق مشہور ہے کہ اچھا نامج لیتی ہیں۔“  
 ”شہنماز، فریدہ، الماس، کاکو۔“

کاکو گاتی تو دا بھی سا ہے، لیکن ستر کتابوں بانتی ہے یہ جو آپ لوگوں  
 میں مشہور ہے کہ طوال ٹھیک بجز نک ہوتی ہے تو یہ واقعی بعض خانہ انوں پر صادا

آتا ہے وہ انسان کو انسان نہیں سمجھتے، ان کی یہ کوشش ہوتی ہے کہ جو کچھ  
مرد کے پاس ہے، لوٹ لو پھر دھنکار کر رخصت کر دو، مثلاً..... سات  
بہنیں ہیں۔ اسی بازار میں ان کی عویلیاں کھڑی ہیں، ہر کہیں پہنچ سکتی ہیں۔  
لیکن گفتگو ہے تو ملیع، صورتیں ہیں تو سہانی، دل ہیں تو سنگی، جب کسی کی  
جیب پر ہاتھ صاف کرتی ہیں تو خبر برآں ہو جاتی ہیں۔

لیکن یہ تو ہر طوائف کا شیوه ہے، کوئی زندگی پر استشنا کسی مالدار سے  
محبت نہیں کرتی؟

”آپ کا خیال درست ہے؟ لیکن فقد ان محبت کے باوجود مژاافت برتنی  
جا سکتی ہے؟“

”اگر مژاافت سے مراد زبان کی مٹھاں ہے تو وہ دو چار مکانوں سے قطع نظر  
ہر کہیں ہے۔ اور اگر مژاافت میں دل کا اخلاص بھی شامل ہے تو مجھے اس کی  
سمت میں شبہ ہے۔ جب لوگ ان مکانوں میں آتے ہیں تو شہنشاہ ہوتے ہیں  
اور جب ان کی کتنی کمث جاتی ہے تو ان کی زندگی صرف ایک دار غرہ جاتی ہے۔  
الماں کی آواز بڑی گو سنجدار ہے، چہرے پر جوانی کی تکنت ہے غالب  
خوب گاتی اور حفظ غمزے سے پڑھتی ہے۔“

ایمی تو میں جوان ہوں

موسیقی سے متعلق اس کی واقفیت کچھ زیادہ نہیں البتہ طبلے کی تھا پلینورے

کی آس ہار مونیم کے سخنے اور سازنگی کے لہر سے کو خوب بنا تی ہے، الماس کے ہم شیتوں میں بڑے بڑے لوگ ہیں۔ اس کا وجود ایک الیٰ تحریر ہے جس پر بہت سے لوگوں کے دستخط ثبت ہیں۔ اس کے سینہ میں کئی راز ہیں۔ بلکہ خود ایک راز ہے اس کے نزدیک عورت مرد کی کمزوری ہی لیکن مرد بھی عورت کی کمزوری ہے۔ اس کی راستے میں جذبات کی شادی خرد کشی پر نتیجہ ہوتی ہے عورت شادی سے پہلے روتی ہے اور مرد شادی کے بعد۔ وہ طوالفت کے حرم میں بیٹھ جانے کی قاتل ہیں۔ اُس کا خیال ہے جس طوالفت میں بیگم بننے کی ہمت نہیں وہ ہرگز ہرگز بیوی نہ بننے۔ ایک طوالفت کے لئے جو اس بازار میں ایک عمر تباچکی ہو۔ گھر کا آنکن جیل خانہ ہے جس طرح ایک گھر پر عورت طوالفت کے ماحول کو سمجھنے سے مغذور ہے اسی طرح ایک طوالفت گھر کی فنا سے نا بلدا ہوتی ہے۔

اس کی یاتیں بڑے ہی مزے کی ہیں۔ وہ کہا کرتی ہے، عورت مرد کو بزدا بنا تی، شراب ذلیل کرتی اور موسيقی سلاطی ہے، اُس کی نظریں "طوالفین ملکھیوں کا جھلڑ ہیں، ٹکیا یا ان مولیشوں کا کھڑک ہیں اور میراثی سپہر کی دھوپ کا ترتفع" ۔

---

## انڑو لو

”خدا ہمیں ان عورتوں سے بچاتے، جو کاپیوں میں فرشتہ، خانقاہوں میں بزرگ، لبتر پہندر، میدے ان میں بے لگام خچڑ، باغ میں بکریاں اور گھروں میں شیطان بن جاتی ہیں۔ (ایک مصنف)

بوڑھا کو چوان کوئی بیس برس سے تانگہ ہائیتا ہے وہ دن چڑھے نو گز سے کی قبر کے اڈے پر آ جاتا اور رات گئے گھر کو لوٹا ہے تمام دن وہ شاہی محل سے شہر اور شہر سے شاہی محل کے پھرے لگاتا ہے۔ پھرہ جھڑیا چکا ہے، آواز میں کڑا راپن ہئے فامت منجھی جیسے امچور کی سفید پھانک، بڑی بڑی آنکھوں سے ایمحی تک جوانی جھانکتی ہے داڑھی تیموری ہے۔ ناک پنگیری، ہاڑ مغلی میں الجملہ کسی گئے ہوتے وقت کی تصویر ہے۔

”میاں! اب جوانوں کی رقی چڑھی ہوئی ہے۔ ہمارا چرانغ بدھا ہو گیا۔ آپ ہفتلوں سے آجاتے ہیں۔ یہ آپ کی شرافت ہے کہ فقیر کے دل میں بھی آپ کے لئے قدر پیدا ہو گئی ہے، درد نوش پوش لوگ جن

پر دولت کا جھوٹا جھبول پڑھا ہوتا ہے ان مکانوں سے نکلتے ہیں تو ان کے لیے کی آب مریکی ہوتی ہے تاگہ میں بیٹھتے ہی ایسی جلی کمی باہمیں کرتے ہیں کہ ان کے حسب نسب کا اختر بختر کھل جاتا ہے۔ بالخصوص نئی تانقی تو نہ کمی کی وجہ بات کرتی ہے کہ بسا اوقات طبیعت جھنگلا جاتی ہے۔ جی چاہتا ہے ان سے کہیں میاں آج کے تھے آج ہی جلانہیں کرتے لیکن ایک چپ میں بڑی خیر ہے۔

”میری عمر اس وقت ساٹھ سے کچھ اور پر ہے، زندگی جھوٹوں میں نہیں بتائی جو کچھ آج نظر آ رہا ہے کبھی نہ تھا اور اب تو لقدر وہ کی بادشاہیت ہے، پر کوئی ستصیلی پرسروں جاتا ہے۔ پھر یہ اس بازار پر ہی موقوف نہیں نہ سارے شہر کی عیامِ میکی ہے جہاں تھاں جھوٹ کے دارے نیارے ہیں۔ آنکھ کا پانی بہر گیا ہے۔ ہر کسی کا بہر و کھلا ہوا ہے، جو منہ میں آتا ہے کہہ دیتا ہے۔“

بڑھے کی عادت میکی کہ شاذ ہی بولتا تھا۔ ہر شب ہم اس کے تاگہ میں سوار ہوتے اور وہ ہمیں ڈریڈھ روپے میں میکلوڈ روڈ تک چھوڑتا، لیکن آج جو تاضنی نے چھیڑا تو ایک دفتر کھل گیا کسی نے ہمیں بتایا تھا کہ وہ بڑھا جس کے تاگہ میں آپ جاتے ہیں، اس بازار کو پاتال تک جانا ہے۔ اُس کی دولت یہیں لٹی ہے، کبھی وہ ایک متول آدمی تھا۔ اس کی ہو میلیاں تھیں لیکن اب تاگہ پا نکلا اور گذار کرتا ہے۔

”بابا! ہم تو اس بازار کے حالات پر ایک کتاب لکھ رہے ہیں اور اسی لئے

کتنی دنوں سے چکر لگاتے ہیں۔“  
بڑھے نے پہلی دفعہ سراستھا کو دیکھا پھر مسکراتی ہوئی انکھیں جھکاتے  
ہوئے کہا۔

”جی ہاں! تقریب کچھ تو بہر ملاقات چاہیے۔“  
معلوم ہوا، بڑھے کو مذاقِ سخن بھی ہے۔—اتفاق سے اس روز  
شہناز وغیرہ گھر میں نہیں تھیں اور ہم ان سے ملے بغیر والپس آرے ہے تھے،  
جب بڑھے کی یہ باتیں شیش، تو ہم نے علامہ اقبالؒ کے مزار پر تانگر کو ادا  
اور چاہا اس سے کچھ لوچھہ کچھ لیں۔

”ٹانا ہے آپ نے بھی اس بازار میں بہت کچھ گنوایا ہے۔“  
میں نے؛ — اس کا لہجہ قدر سے تو انہوں کیا۔— جی نہیں! میں  
نے بہت کچھ کیا ہے۔ یہ آپ سے کس نے کہا؟ وہ الفن کٹ چکی ہے جس  
سے ہم نے کبھی پیش لٹا بایا تھا، اس گھر کی پرانی صورت میں گورنمنٹ سے ہیں البتہ  
ان کی اولاد میں سے دو ہنپیں فلاں فلاں کے گھر میں ہیں۔“

نیز اس قصتے کو چھوڑ دیئے ہوئے مجھے دیکھئے، عبرت کا مرقع ہوں آپ  
کافنوں تازہ ہے اسے صنائع نہ کیجئے۔ ان مکانوں سے کبھی کوئی سلامت  
نہیں گیا۔ ان بتکدوں میں ایمان کو دیک چاٹ جاتی ہے۔ یہ عورتیں نہیں  
جو نگیں ہیں، ان کے مرد بچکو ہیں، ہر کوئی سپولیا بلکہ گھبٹا ہے، ان کی

محبت روپیہ سے مشروع ہوتی اور روپیہ پر ختم ہو جاتی ہے ان کے ہاں وفا، صبر، شرافت، غلوص وغیرہ نام کی کوئی سی شے نہیں صرف جسم ہیں یا بتڑے آپ ان سے ایک بزار پرس رسم و راہ رکھیں اور گنج قاروں بھی لٹادیں تو بھی آپ کے دوست نہیں ہوں گے، یہ انسانوں پر شیروں کی طرح دھاڑتے اور ہماری کی طرح چنگھاڑتے ہیں اور جب جیسیں گزر جائتے ہیں، تو ان کی عورتیں بلکہ کی طرح میاؤں کرتی اور مرد کتوں کی طرح جھوٹکتے ہیں۔

”ہم یہاں یہی معلومات جمع کرنے آتے ہیں۔“

”میاں! ایک دفعہ کی چاٹ مدت توں پیچا نہیں چھوڑتی ہے۔ یہ پہلا قدم ہی زنجیر ہو جانا ہے نظر کی مگر یہاں انسان کے دل و دماغ کو ہلا دیتی ہیں، اور نظر اس وقت تک نہیں تھکتی جب تک میاں نچڑھنے والیں جاتی ہیں۔“

”بابا! آپ بہت کچھ بتا سکتے ہیں؟ ان کی اصلیت آپ کے تجربہ میں ہے۔ آپ کی کہانی کیا ہے؟“

”میری کہانی تمام انسانوں سے مختلف نہیں، یہاں ہر ایک سے کیاں بنتی ہے۔ میرے باپ دادا سمتوں لوگ تھے، کتنی مزیدے زمین تھی، کتنی جو بیان تھیں۔ میں ان کا اکلوتا بچہ تھا، جب والد کا انتقال ہو گیا تو ایک لاکھ کے قریب نقد روپیہ تھا، اس وقت میں دسویں جماعت میں پڑھ رہا تھا۔ اپ جانتے ہیں امیروں کے بچے عموماً غبی ہوتے ہیں۔ میں بھی پڑھائی میں

پھر دیا وہ ذہین نہ تھا۔ طبیعت کا رحمان کھیلوں کی طرف تھا والد کی موت نے طبیعت کا ہر بند توڑا لالا، ایک دن کچھ دوست سہی ہنسی میں گماشانے لے گئے تو فتہ رفتہ عشق کا پیچھا رکھا۔ اُس کا بھی سن آغاز تھا، میرا بھی پہلی سہاگ رات کے پندرہ ہزار روپے ادا کتے،

”سہاگ رات؟“

”جی ہاں یہ ایک شر لفیانہ لفظ ہے، ورنہ ان کے ہاں کوئی سہاگ رات نہیں ہوتی، با جانہ گا جاہ ہندی تڑھوک، براتی ندوت کچھ نہیں صرف روپیہ جسم اور لبست۔“

”جب نقد روپیہ ختم ہو گیا تو زمینیں گروئی رکھی گئیں، وہ بھی پک گئیں پھر سو لیاں رہن رکھیں، آخر ان کا سودا بھی ہو گیا۔ اور جب سب کچھ دے چکا تو دیگ کی کھڑپن کو بھی داؤں پر لگادیا مگر پانچ برس میں ملا کیا؟ ایک جسم جو ہمیشہ پر ایسا تھا، پڑیوں میں تقاضت آگئی۔ غریت قہقہوں میں بٹ گئی کچھ دنوں تو ان کے ہاں پر طارہا وہ بھی اوپر اسما الفقاہات برستے رہے لیکن وہ دن بھی آگیا جب مجھے پان بنانے کے لئے کہا گیا اور مجھے بندھے جو پہلے ٹھنک کے سلام کہتے تھے اب مسکرا کر گذر لے گئے۔ میراثی خفے کی تک تک نہ چھوڑتے۔ اب اُس جسم کے کئی گاہک سختے۔ میں عشق کی بے بصیری میں سب کچھ دیکھتا رہا اور آخر ایک دن ایسا آگیا کہ میں ان کے ہاں اک چلانے

لگاؤہ لوگ جو میرے لئے چل میں بھرتے تھے اب میں ان کے چھٹے تازہ کرتا  
تمحایہ تانگہ چلانا میں نے انہی کے ہاں سیکھا ہے۔

بڑھ کی آواز رنگ گئی۔ قاضی نے سہارا دینے کے لئے کما۔

”وہ اب کہاں ہے؟“

”وہ مرکھ پ گئی ہے، اس کی ایک بہن نواب ..... کے ہاں ہے،  
دوبیٹیاں ..... کے گھروں میں ہیں، البتہ خلیری اور چھپری بہنوں کی  
اولاد اسی بازار میں بلجھتی ہے۔“

”کیا وہ آپ کو پہچانا تھی ہیں؟“

”جی ہاں ان کے درود لیا تو کچھ پہچانتے ہیں، آپ بازار میں چلے جائیے  
وہ تمام بڑھ تگبیں جوان کے نام سے منسوب ہیں اس فقرہ کی کھنڈ پر تیار  
ہوتی ہیں۔ ہر کوئی جانتا ہے کہ ان عمارتوں کی بنیوں محمد دین ..... کی دولت  
پر کھی گئی ہے ایکین وہ یہ نہیں جانتے کہ محمد دین اسی بازار میں تانگہ چلانا ہے۔  
ولیکن آپ نے یہ پیشہ کیوں اختیار کیا؟“

”سوال پیشہ کا نہیں زندگی گذارنے کا ہے میری کوئی اولاد نہیں بھی  
نہیں رشته دار نہیں اُس نے مجھ پر ترس کھایا تانگہ دے دیا میں چلا تا  
سر ہاں کھاتا رہا کھاتا رہا۔“

”یہ وہی تانگہ ہے؟“

”جی نہیں! یہ دوسرا تانگہ ہے لیکن ہے اُسی تانگہ کی کمائی کا۔“  
 ”آپ کو چاہیئے تھا کہ آپ اس کی ناک کاٹ ڈالتے لیکن یہ ڈلت  
 گوارانٹ کرتے۔“

بڑھے نے زور کا قہقہہ لگایا جیسے وہ سنبھل کر لئے تیار رہ تھا۔  
 ”میاں! یہ سب کہنے کی یاتینی ہیں جو لوگ اس بازار میں آتے ہیں ان  
 کی اپنی ناک آتے ہی کٹ جاتی اور غیرت غائب غلبہ ہو جاتی ہے، البتہ  
 جو چیز کچھ دلوں کے لئے طبیعت پر بوجھہ بن کر رہتی ہے وہ صنیبر کا کانٹا  
 ہے جس کو رفتہ رفتہ عیش کی اگ چھلسادیتی ہے، اس وقت تو آپ یہاں  
 بیٹھے ہیں، بازار میں ہوتے تو میں آپ کو دکھاتا، بیسیوں لوگ لٹکا کر وہاں  
 بیٹھے ہیں کبھی نوگز سے کی قبر پر ملتے ہیں آپ کو بتاؤں گا کہ کون کس عمارت کی  
 اینٹ ہے؟“  
 ”توابھی چلتے۔“

ہمارے اصرار پر بڑھا مان گیا تانگہ کو اٹھے میں کھڑا کیا، ایک نعل گیر  
 نولبوان سے کہا، ذرا خیال رکھنا ابھی آتا ہوں۔

ہو ٹل میں چاہے کی میز پر ہم پانچوں بیٹھ گئے، دوسرویں میز پر غالباً  
 اسٹاد لوگ کھسر پھسر کر رہے تھے۔ بڑھے نے کہا۔ ان کی یاتینی سنو، یہ اسی  
 نکشم کے لوگ ہیں، ایک کہہ رہا تھا!

”یہ سب محمد دین کی ٹھیاں ہیں جو ان مکالوں کی بنیاد میں پڑھی ہیں مگر اندرا جانتے وہ مر گیا ہے یا زندہ ہے۔ لیکن پچھلے دنوں کوئی کہہ رہا تھا کہ تانگر چلا تا ہے اب یو یہ خاہزادہ پہنسا ہے تو اس کے پاس لے دے کے میں پچیس نہار روپیہ ہو گا، اور وہ زیادہ سے زیادہ دس بارہ روز کی مار ہے۔“

”یہ روپیہ کیونکہ میتھیاتی ہیں؟“

”یہی تو ان کا فن ہے۔ سب سے پہلے تاش میں کی جیشیت کا جائزہ لیتی ہیں، پھر اسی کے مطابق اپنی طلب و خواہش کا نقشہ بناتی ہیں۔ ایک گداں قدر رقم ماہانہ نمرہ ہو جاتی ہے، پھر مجرابئے اُستاد جی ہیں، لگے بندھے ہیں جو اپنے آپ بیٹھے ہیں تو کہ آتا ہے۔“

”لبی جی آج کیا کے گا؟“

”مرفا، بیٹر، تنخن، بریانی وغیرہ اور آپ کی جیب خود سخوند کھل جاتی ہے۔“

”آپ نے کہا چلتے سیر کو چلتے ہیں، اس نے شاپنگ پر اصرار کیا، ہر چیزیں میں کتنی کوتی ہزار اُنٹھ جاتا ہے، ان کے ہاں کپڑے کے کتنی کوتی سو جوڑے ہوتے ہیں، اور زیور کا تو کہنا ہی کیا ان کی طلب کبھی ختم نہیں ہوتی، ان کے ہاں رات کا خشق بڑا ہمہنگا ہوتا ہے، لیکن دن کا عشق کبھی گداں کبھی ارزاز۔“

”وہ دیکھئے چو بارے پر ایک ناکہ بیٹھی ہے، بڑی مالدار اسمی ہے اس کی اپنی کوتی اولاد نہیں۔ ادھر ادھر سے ایک لڑکی خرید کر جوان کی ہے

اور اب اسی کے سہارے جی رہی ہے، اس کی بوٹی بوٹی میں حرام زپا ہوا ہے۔ اُدھر پھر اج منزل کی سعی و حجج ملاحظہ کیجئے۔ اس کی ماکن خاتمہ نشین ہو گئی ہے، ہے پکا پان، آچ مری کل مری وہ سامنے ہجر و کنجرا کامکان ہے، غور ذمایتے، بلڈنگ کا ناک نقشہ کیا ہے؟ وسط میں کتبیہ لگا ہوا ہے

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
مَكَانٌ حَاجِيٌّ بِحُودَهِرِيٌّ ہُجُورِ

اور اندر کیا ہوتا ہے؟ اس قطار کو دیکھ لیجئے، نیچے اوپر بازاریوں کے مکان ہیں، کیا بن سنو کر بیٹھی ہیں، اور وہ مسجد، ان مکانوں میں ایک مربل دو شیزہ کی طرح دیکی بیٹھی ہے۔ وہ طیخ کا مکان ایک بڑا منزہ ہے، اور وہ سامنے کئی کوٹھی خانے ہیں ہر بڑی عمارت پر سنگ مرمر میں بھروسہ بلی «بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ» کہدا ہوا ہے، یا تو ان کے مالکوں کا اسلام مرچکا ہے یا اللہ میاں ڈھیل دے رہے ہیں؟

”یہ ملا لوگ جو ہر لحظہ اسلام کرتے ہیں وہ بھی تو آیاتِ الٰہی کی اس آہانت پر نہیں بولتے؟“

”اور ہاں بید دیکھئے۔ وہ نوجوانوں کا عنوال سا ہے، سب ان کے بھائی بند ہیں، اہر کوئی دماغ چوٹا ہے۔ یہ تمام بچے ایسے بُرے اُٹھے ہیں کہ ان میں کوئی بھی خود کماو نہیں، سب بہنوں یا ماڈل کے صدقے میں دندناتے

پھر تے ہیں، ان کی آنکھوں میں روشنی ہے، لیکن غیرت کی دنیا میں  
اندھیرہ ہے:

”اُدھر موڑ کی کھیا پر ایک کھوست بیٹھا ہے وہ بازار کا چودھری ہے لیکن  
اس کا باتا غائب ہے اور اب تاہی تاریخ گیا ہے۔“

”چیت رام روڈ کی بازاریاں اس ڈھائی ڈھوئی کے ملینہ کی پیداوار ہیں۔  
کچنزوں کے ہاں غیری روٹی پکتی ہے ان کے ہاں بلے غیر، ان کا کاروبار  
کچھ لو اور کچھ دو تک محدود ہے، یہ جو گھاگھری نظر آتی ہے ان میں کچھ کن رسیے  
ہیں، زیادہ نظر باز جو اپنی جنسی تدرستی کے لئے آجاتے ہیں! یہاں بڑے  
بڑوں کی اینٹ سے اینٹ بھی ہے تی کہیں ان عمارتوں کی اینٹیں جڑی  
ہیں۔ ہر ہویلی میں کئی خاندانوں کی اینٹیں ہیں خون ہے گارا ہے لیکن اب جو  
ٹواں چین ہیں وہ غبارے ہیں، اور جو گویا ہیں وہ الشاذ کا المعدوم، میراثی ہیں  
تو وہ سخوں سخوں کرتے ہیں۔“

”لیکن بایا! کچھ تو اچھی گویا ہیں۔“

”مثلاً“

”مثلاً منیار حشر والی۔“

”اس کا تلفظ غلط ہے۔“

”شہزاد۔“

”گالیتی ہے، لیکن اب اس کا زمانہ پیٹ گیا ہے۔“

”فیریہ۔“

”وہ گاتی نہیں رانجتی ہے۔“

”الاس۔“

”کبھی کوئی اور کبھی میاتی ہے۔“

”اختری۔“

”وہ تو غلط عنوں کرتی ہے۔“

”اوسریانی۔“

”لاحول ولا قوّۃ، وہ ہنرناقی ہے، یا یہ من بھناقی ہے۔“

”زیرینہ۔“

”کڑکڑاتی ہے۔“

”الہی جان۔“

”پھوں پھوں کرتی ہے۔“

”دزہرہ و مشتری۔“

”کائیں کائیں کرتی ہیں۔“

”عنایت بانی۔“

”بغفاری ہے۔“

۱۶۰

”شیم“  
”جھنگارتی ہے۔“  
”گلشن آرا۔“  
”چنگھاڑتی ہے۔“  
”اس کی بہن ششاد۔“  
”پرٹ چٹاٹی ہے۔“  
”اور زاہدہ پر دین۔۔۔؟“  
”طاائف تو نہیں، پیرنی ہے، بس گالیتی ہے۔“  
”شہناز۔“  
”محکم لیتی ہے۔“  
”تو گویا آپ اس بازار کی جڑیں تک جانتے ہیں۔“  
”جی نہیں! ان کی جڑ تو خاکم پر ہیں ان کا پروردگار بھی نہیں جانتا یہ آپ  
کو بتتی صورتیں بھی نظر آتی ہیں سب جھوٹے زیور ہیں۔“  
اور یہ پہناؤ سے اُودے ہرے نیلے پیلے کانے سفید چمپی جامنی دھانی  
شنگر فی قاسماً نلہ شیخی لا جور و می زنگار سی سرد تی پیاز می گلابی یا کاکر نیزی۔  
جو آپ کو دری پھوٹ میں اڑتے نظر آتے ہیں، یہ سب ہماری اور آپ کی جوانی  
کا کفن ہیں۔

”اور یہ بعض تانگے والے بھی تو حرف ہوتے ہیں۔“

”جی ماں حرف کیا ہے اس سے بھی کتنی قسم آگے“ کچھ تو انہی میں سے ہیں کچھ باقاعدہ دلالی کرتے ہیں، کچھ اس فاش کے ہیں کہ ان پر ایک پنچھہ دو کارچ کی ضرب الشل صادق آتی ہے، یعنی خود پیشہ ور ہیں کوٹھی خانہ کھول رکھا ہے۔ دوپار لڑکیاں ہیں خود گاہک لاتے اور دولت پیدا کرتے ہیں“  
”ایسے کتنے ہوں گے؟“

”میرے پاس کوئی رعب نہ ہے نہیں اور نہ میں نے کبھی گنتی کی ہے لیکن دواڑھائی سو سے کسی طرح بھی کم نہیں ہیں ان کی بڑے بڑوں تک رسائی ہے۔ یہ ایک کپنی کی طرح کام کرتے ہیں، کچھ تو اس چوک میں رہتے ہیں کچھ میکلوڈ روڈ کے آزو بازو کچھ قلعہ گورنمنگہ کے اڑوس پڑوس، کچھ میٹرو ہو ٹل کے باہر، کچھ الفشن ہو ٹل کے پہلو میں اس کے علاوہ مرنگ، اچھرہ، منسل طاؤن اور گاف روڈ پر بھی ان کی دو کانداریاں ہیں۔ انہیں ایک اشارہ کافی ہوتا ہے آپ جانتے ہیں گناہ چہرے سے بول اٹھتا ہے اور خواہش آنکھوں میں جھبک اٹھتی ہے۔“

”اور وہ لوگ جو یہاں آتے ہیں؟“

”ہر سو رہا بازاری یہاں آتا ہے۔“

”اور یہ غور تھیں؟“

”جو کچھ رات کو کماتی ہیں دن کو کھانی جاتی ہیں، بعض کے نکھٹو شوپر ہوتے ہیں، وہ ان کے لئے سود الاتے ہیں بعض محبت بھی کرتی ہیں۔ لیکن گاہکوں سے نہیں اوباشوں سے جو کچھ رات کو ہتھیا تی ہیں دن کو انہیں کھلایا دیتی ہیں اکثر غنڈے اہنی کی کماتی پر اینڈے تے پھرتے ہیں۔ اگر وہاں غنڈوں کو کھلائیں پلا میں نہیں یا انہیں ہاتھ میں نہ رکھیں تو یہ لوگ اکٹھے ہو کر ایسی دھماچوڑکی مچا میں کہ کوتی بتی بھی روشن نہ رہ سکے：“

”تو گویا ان کی زندگی غنڈوں سے ہاتھ میں ہے؟“

”جی ہاں نو تے فی صد کی زندگی غنڈوں کے ہاتھ میں ہے، زندگی بھی نہیں کماتی بھی، میرا اندازہ ہے ان بازاریوں کا نو تے فی صد روپیہ ملکاڑے کھا جاتے ہیں، جو نشکر کہیں دستیاب نہیں ہوتا وہ ہاں ملتا ہے، شہر میں شراب بند ہے لیکن یہاں واڑے ہے۔ کتنی پھر باروں میں افیون چرس چانڈ و کوکین کی تجارت ہوتی ہے؟“

”بaba کبھی جوانی بھی یاد آتی ہے۔“

”وہ کھل کھلا کر ہنس پڑا۔“

”جی ہاں! جوانی مجھے ہی نہیں سب کو یاد آتی ہے لیکن انسان ما منی پڑو سے صرور بہتا ہے اس سے سیکھتا کچھ نہیں ادمی نے کبھی دوسروں کے تجربے سے فائدہ نہیں اٹھایا وہ ہمیشہ خود تجربہ کرتا ہے ہم کرتے ہیں غلطیاں اور نام رکھتے ہیں تجربہ۔ کس قدر افسوسناک بات ہے کہ زندگی کے سبق ہمیں اس

وقت ملتے ہیں جب وہ ہمارے لئے بیکار ہو جاتے ہیں — یاد رکھو دنیا  
کے بدترین کام ہمیشہ بہترین نیت کے ساتھ کرتے جاتے ہیں۔

محمد شرائف (یہ لوگ ہمیشہ اپنا صحیح نام چھپاتے ہیں) ایک گھٹیللانوجوان ہے  
و جیہے ہے عمر بھی کچھ زیادہ نہیں، یہی کوئی بسیں باقیں برس کے پیٹے میں ہو گا،  
ڈیٹل ہسپتال کے نکٹ پرستات آٹھ نوجوانوں کی ایک منڈلی کھڑی ہوتی ہے۔  
سبھی حرفات ہیں اور نیہ ان کا سرخیل ہے بڑا خوش اخلاق ہے۔ شہری پنجابی اور  
گلابی اُرد و خوب بولتا ہے اس پیشہ پر ہم نے اُسے کمی دفعہ لو کا پہلے تو عام عذر  
کرتا رہا کہ بیکاری ہے، پیٹ پالنا ہے، چبوٹے چھوٹے بہن بھائی ہیں، باپ  
مرچکا ہے اس بوڑھی ہے۔ پھر ایک اور شخص سے پتہ چلا کہ اچھے گھرانے کا نوجوان  
ہے پہلے گھر کی پونجی پر ہما محت صفات کیا اور عیاشی کرتا رہا جب بڑے بھائی لے  
نکال دیا تو اپنی ”محبوبہ“ کے ہاں رہنے لگا کچھ دنوں اس کی دلائل کرتا رہا اب  
تقریباً سبھی کو سٹھی غانوں کا گماشتہ ہے، اس قلبِ ماہیت نے اس کے خیالات  
پلٹ ڈالے ہیں، وہ گناہ کے تصور کو محض گفتگو کی چیز سمجھتا ہے، اس کا خیال  
ہے جو پیز پوری چھپے کی باتی ہے وہ گناہ ہے ورنہ اس کے ملاوہ گناہ کا تصور  
محض اضافی ہے — شرائف کا کہنا ہے جو لوگ یہاں آتے ہیں ان کی  
صورتیں زمانے کے لئے ضرور خوف یا القدس پیدا کرتی ہیں لیکن ہمارے

لئے نہیں اس حمام میں پڑے بڑے لوگ بنگے ہیں۔ آپ تصور نہیں کر سکتے کہ کون آتا اور کون جاتا ہے، جب رات کے گیارہ بجتے ہیں تو شاہی مسجد کی پیٹھ کی سڑک پر رنگ کاریں آتی اور مال کے کہ اڑ جاتی ہیں۔ ”جو لوگ یہاں میٹ رہا نہیں چاہتے وہ کوٹھیوں یا ہوٹلوں میں چلے جاتے ہیں بعض سیر و تفریق ہی میں خوش ہنو لیتے بعض دریا کا کارہ ڈھونڈتے اور بعض شہر کی طرف نکل جاتے ہیں وغیرہ۔“

یہ بستی گناہ و ثواب کے تصور ہی سے خالی ہے اس نے کہا ”چوری کرتا جرم نہیں پکڑے جانا جرم ہے۔ سب لوگ گناہ کرتے ہیں۔ کوئی جھپپ کے کرتا ہے، کوئی کھلم کھلا کچھ اخلاقی یا فانوئی دلیواریں ہیں جو درمیان میں چُن دی گئی ہیں، جو لوگ ان دلیواروں کو چاہندے جاتے ہیں ان کا گناہ گرفت سے باہر ہو جاتا ہے جو ان دلیواروں پر کھڑے رہتے ہیں وہ گناہ و ثواب کی گرفت میں رہتے ہیں اور جو ان دلیواروں سے اس طرف ہوں وہ بے قید ہوتے ہیں۔“

”در تمہیں کیا ملتا ہے؟“

”صرف گذر اوقات ہو جاتی ہے، ملے گا کیا؟ اس پیشے میں کوئی عزت تو ہے نہیں۔“

”عجیب بات ہے تم لوگ ذلت کا اقرار بھی کرتے ہو اور پھر اسی کو اختیار کتے ہوئے ہو۔“

”جی ہاں! لیکن اس میں ہمارا قصور نہیں ایک تو سوسائٹی ایسی ہے دوسرے جب ہڈیوں میں حرام سرایت کر جاتا ہے تو غیر بُت یا احساسِ غیرت ختم ہو جاتے ہیں کوئی جی دار ہو تو پانچ دس روپے دے جاتا ہے ورنہ ان عورتوں سے دس فی صد گیشہ مشکل سے ملتی ہے۔ اب لوگوں کے پاس پیشہ نہیں رہا۔ ورنہ مشتاقوں کی قطاریں بندھی رہتی ہیں۔ اب کوئی آکا دکا آنکھنا ہے یا مذورت مند لوگ رشوت و سفارش کے لئے لے جاتے ہیں۔“

”کیا آپ لوگ خدا کے غضب کو قریب نہیں لارہے؟“  
 ”جی ہاں، خدا کا نام تو چاروں طرف بکھری ہوئی مسجدوں میں روز گو نجات ہے، لیکن خدا کا غضب کہیں نظر نہیں آتا، وہ دیکھتے عالمگیری مسجد کھڑا ہے، اُس کا گنبد بھی کھڑا ہے، اُس کے بیnar بھی کھڑے ہیں، کبھی ان کی اینٹوں کو جنبش نہیں ہوتی، وہ سامنے تلعہ والیوں کی بلڈنگ ہے، الوح پر لکھا ہے：“

### ”هذا من فضل ربّي“

ادھ شہباز خاں میں ٹوگزے کی قبر ہے، راویوں کا بیان ہے بڑے پہنچے ہوئے بزرگ تھے وہ بھی چپ چاپ پڑے ہیں۔ وہ نکٹا سیوں کی گلی میں حضرت قاسم شاہ کی خانقاہ ہے ان کی تربت بھی صحیح قیامت کے انتظار میں چپ ہے

یہ ہفتہ دو ہفتہ میں محرم آ رہا ہے، دسویں دن کار و بار بند رہتا ہے سب حسین کی نیاز دیتی، علم نکالتی اور مختلف ملکوں میں عزاداری کی مجلس رچاتی ہیں ایک کی زبان پر اہل بیت کے نام ہوتے ہیں۔ یہ چاتی پڑتی ہے، ذاکروں کی، پچکی بندھتی ہے اور لوگ روئے ہیں، کوئی مسلمان شارع عام پر انہیں پاک بیسوں کے نام لینے سے نہیں روکتا۔ لیکن کسی مسلمان کی ہوئی بیٹی کا نام بازار میں لوتووہ مرلنے مارنے کو تیار ہو جاتا ہے، آپ کس کس زخم

پر چاہا کھیں گے۔ تمام بدن میں ناسور ہیں؟“

”مشریف خُدُّا لگتی کہنا، ان عورتوں کے متعلق تمہارا کیا خیال ہے؟“

”یہ آج کل کے ”شرف“ سے اچھی ہیں؟“

”وہ کیوں؟“

”اس لئے کہ جیسی بھی ہیں ظاہر ہیں لیکن ”شرف“ کی آبرو تو کتابوں کی اوٹ میں جمانی عیاشی ڈھونڈھتی پھرتی ہے، بالبوجی۔“ — شریعت کی آواز میں قدر سے گورنچ پیدا ہو گتی۔ — ”قدرت کبھی اپنا استقامہ نہیں چھوڑتی، انہی لوگوں کی بیٹیاں کلکٹ کیلئے ثابت ہوتی ہیں بود و سروع کی آبرو پر ہاتھ صاف کرتے ہیں بخدا کے ہاں دیر ہے اندھیر نہیں، اس کی لامٹی بلے آواز ہے۔“

”یہ سٹھیک ہے لیکن ان بازاریوں کے متعلق تمہارا صحیح غیال کیا ہے؟“

”میرا غیال کیا ہو گا ظاہر ہے کہ انہیں عورتیں کہنا نسائیت کی تو ہیں

ہے صحیح عورت تو ڈولی میں نکلتی اور کفن میں جاتی ہے وہ ماں کی کوکھ سے  
قبر کی گودنک ایک ستر ہوتی ہے۔

---

حرّی نے سعیدہ کے مکان پر ایک عمر گزار دی ہے۔ اس وقت اس کی عمر بچپن اور ساٹھ کے درمیان ہے، سعیدہ کی ماں کے عہد میں اُس نے اس گھر میں قسم رکھا تھا اور اب بیٹی کا زمانہ بھی گذار رہا ہے اقد لانا یا ہے دار ہی صفا پخت، موچھیں خط استوا کو جاتی ہیں، زنگ کا کریزی ہے، دانتوں میں کھڑکیاں ہیں چہرہ سیاہی مائل ہے۔

اس بازار میں ایک بھی طبلجی اس کا ہم عمر نہیں جو کچھ کہایا اس سے ایک دو مکان خرید کتے ہیں، خود شرفا کے محلے میں رہتا ہے۔ غالباً دو بچے ہیں اور دونوں پڑھتے ہیں، ایک کالج میں ہے، ایک اسکول میں، اس کو طبلے کی بوڑی سے وہی عشق ہے جو ایک شہسوار کو گھوڑی سے ہوتا ہے یا ایک سیاہی کوتلوار سے یا کسی فن کار کو فلم سے وہ بڑے بڑوں کو خاطر میں نہیں لتا اس کا کہنا ہے۔ اب طبلجی تو امداد کتے ہیں ان کی جگہ مسئلہ، ”اگئے ہیں اور مشپی اس کی اصطلاح میں حرفات کے لئے ہے۔ وہ ایک فتی طبلجی کو ارشٹ سمجھتا ہے، بہاں معنی کی آواز لڑکھراتی ہے وہاں طبلجی سہارا دیتا ہے اس کے نزدیک طبلجی کی آواز نہ صرف گوئیں کے عیب کی پرده پوش ہے بلکہ ان کی لئے کو

سہ آتش کرتی ہے وہ طبلہ کو موسیقی کے ایک اہم ساز سے تعبیر کرتا ہے، اس کے نزدیک ہندوستانی یا پاکستانی سنگیت طبلہ کے بغیر ایک نظم معراجی ہے۔ اس کو فخر ہے کہ طبلہ مسلمانوں کی ایجاد ہے، امیر خسر و ستار کے موجود تھے، اب یہاں نے شہنمائی ایجاد کی۔ ابو نصر فارابی "قانون" کے مختصر نظر، ان کے لئے سیف الدولہ فرماتا ہے شام نے اپنے دربارِ ناص میں اربابِ نشاط کو بلدا یا، ہر کسی نے اپنے اپنے کمال کا اظہار کیا لیکن ابو نصر نے سب کو ان کی فلسطینیوں پر ٹوکا نتھا۔ بڑے بڑے فن کا رہبر بلبیب ہو گئے۔

سیف الدولہ نے ابو نصر سے پوچھا: آپ یہی اس فن کو جانتے ہیں؟

"جی ہاں جانتا ہوں"

سیف الدولہ نے اصرار کیا کچھ سنا۔ ابو نصر نے ایک بھیلی سے لکڑی کے پونڈ مکڑے نکالے، ہمہیں ایک خاص ترتیب و ترکیب سے جوڑا اُن پر تار کھینچنے اور انہیں، بجا بجا کے ایک ایسی دُصن میں گانا شروع کیا کہ جو سنتا مارے ہنسی، کے لوٹ پوٹ ہمہ جاتی ابو نصر نے اس ساز کو کھول کے نئی ترکیب سے جوڑا اور سر ملا کے گانا شروع کیا اب لوگ زار و قطار رو رہے تھے۔ پھر ساز کو کھول ڈالا۔ ایک نئے ڈھنگ سے جوڑا اور بجا نامشروع کیا۔ اب سامعین پر غنودگی کا عالم تھا۔ سیف الدولہ سمیت سبھی سو گئے، ابو نصر نے ساز کھولا۔ بھیلی میں پکھا اور دہا سے چلا گیا۔!

”اب وہ کمال نہیں رہے، لیکن ان کی گھرچن باقی ہے اور یا لوگ اُسے  
بھی چاٹ رہے ہیں“  
”کچھ گئے پختے لوگ تو ہوں گے“

”جی ہاں اس بھر سے سنوار میں کوئی سافن مرتا تو نہیں مگر گھٹنا ضرور ہے  
کبھی تالی پٹنایا بھی ایک فن تھا اب طبلہ سجانا بھی فن نہیں ڈونڈی نہ پیٹی طبلہ  
پیٹ لیا وہ دیکھتے سامنے بندھک میں اکھر سے بدن کا چوکرا طبلہ پیٹ رہا ہے  
کہ نقارہ پر چوب دے رہا ہے کبھی یاتیاں ہمیں اُستاد سمجھتی تھیں اب ان  
چھوکوں کی وجہ سے مذاق اڑاتی ہیں۔“

”الفقصہ جیسی روح دلیسے فرشتے نہ انہیں سجانا آتا ہے نہ وہ گانا بانٹی  
ہیں فن کے چل چلا کا زمانہ ہے اُدھر قدر داں اُٹھتے جا رہے ہیں اِدھر فن  
یڈتا جا رہا ہے نااب طبلہ نہیں بختابندر گھکھیا تا ہے۔“

”آپ لوگ تھواہ پاتے ہیں؟“

”جی نہیں جو کمائی گانے میں ہوتی ہے اس کا صفت باتی جی لیتی ہیں اور  
نیصف سازند سے — طبلچی سار نگیا اور ہار موئیں ماسٹر“

”روزانہ آمد فی کیا ہوگی؟“

”یہ تو گاہکوں پر منحصر ہے جیسا پھر و لیسے گاہک جیسی آداز و لیسی آمد فی  
وہ پہلے سے سالات تو رہے نہیں نہ زمانہ ہی تھی دست پور رہا ہے، کبھی

سازندوں میں سے فی آدمی پانچ چھ سو روپیہ ماہوار کا لیتا خفا اور آج بھی  
دواڑھائی سو روپیہ جاتا ہے لیکن اس کا انحصار مختلف گھروں کی ساکھوں اور شہرتوں  
برپہ بعض ٹوکی دم فاغتہ ہیں اُن کے سازندے بھی بچھایا کے باو اپیں اکثر  
فاقوں مری ہیں اُن کے کواڑ کئی کئی دن گاتار گھلے رہتے ہیں، بعض دو دھیل گاتے  
ہیں اور ان کی لا تین بھی سہولی جاتی ہیں جہاں تک میراثیوں کا تعلق ہے، لیکن  
میں کافوں کا سیما کوئی کوتی ہے، یا تو پیکڑ ہیں یا حاضر جواب، یا طناز، یا ضلع یا گستاخ  
میں مشاق! ان میں چنکی لینے کا ہنر نسل بعد نسل چلا آتا ہے، اور منہ آتی بات  
یہ کھٹکے کھٹکے ڈالتے ہیں بعض گپ مارنے میں آندھی ہیں، رہانڈیوں کا سوال تو یہ  
در زمی کی سوئی ہیں کبھی گاڑھے کبھی کھواب میں!  
”اورو لوگ یہاں آتے ہیں؟“

”ظاہر ہے کہ ان ٹھینیوں پر بجائست بجائست کے پرندے چھپتا ہے اور اڑ جاتے  
ہیں، ان آنکھوں نے ہزاروں قافلے لئتے دیکھے ہیں، سینکڑوں خیوں کی ریاستاں  
کاٹ دی گتی ہیں۔ بیسیوں سنگھاسن ڈول گئے ہیں، لوگ بگولے کی طرح اٹھتے،  
آندھی کی طرح چھا جاتے اور غبار کی طرح بلیٹھ جاتے ہیں، ایک دلوار لے کر  
آتے ہیں، ایک حسرت لے کر چلے جاتے ہیں۔ جن میں غیرت ہوتی ہے وہ  
دولت لٹا کر عزت بچاتے ہیں جن کی غیرت مر جاتی وہ دولت کے بعد عزت  
کی بازی لگادیتے ہیں۔ بیسوا اور ہوا دونوں کا رُخ بدلتا رہتا ہے۔“

”لیکن جو لوگوں کے ساتھ چلی جاتی ہیں۔“

”کچھ تو واقعی گھروں میں بیٹھ جاتی ہیں اور الیسی کتی مثالیں ہیں۔ لیکن بشیر لوٹ آتی ہیں، ان کے لئے گھر کی زندگی قید کی زندگی ہے اجنبی عورتوں سے فی الحقیقت گھر کی زندگی قبول کر لی ہے ان کا دامن اب سورج کی طرح اُجلا ہے؛ ان کی اولاد بھی نکونام ہے ابتدۂ ان کا ماضی کہیں بھی پیچا نہیں چھوڑتا۔ جب بھی گھر یا عورتیں اکٹھی بیٹھتی ہیں صرور کھسر پھسکرتی ہیں اور مرد بھی جب کہیں اکٹھے ہوتے ہیں یہ صرور کہتے ہیں کہ فلاں کے گھر میں طوالفت ہے۔“

”یہ ایک عجیب بات ہے کہ طوالغوں کے بچے بالخصوص ان کے جو کسی کے حرم میں چلی جاتی ہیں بڑے ہی ہوشیار ہوتے ہیں اس ہندوستان میں کتنی نواب طوالغوں کے بطن سے متھے بخود پاکستان میں ایک آدمدی ریاست کا فرماندا اسی انگوٹھی کا نگینہ ہے۔ فلاں ادیب یافلاں وزیر سے اس بازار کا کچھ نہ کچھ ناط صرور ہے۔ آپ لوگ ان عورتوں پر ناک سمجھوں تو چڑھاتے ہیں مگر داد دیجئے کہ ان کے سینے بڑے بڑے رازوں کے مدفن ہیں ان کا پیٹ سی آئی ڈمی کی خنیہ دستاویزوں سے زیادہ خفیہ رہتا ہے۔ میں اپنے تجربے اور مشاہدہ کی بنابر کہہ سکتا ہوں کہ طوالفت جب تک ناکہ نہیں ہو جاتی وہ صرور کوئی نہ کوئی حرم ٹھوںنڈھتی ہے اس کے شخت الشعور میں کیسوئی کی خواہش چپتی رہتی ہے اس کے دل میں دسترخوان بننے کے خلاف صرور ایک احتجاج سا

ہوتا ہے، لیکن جب دیکھتی ہے کہ اس بازار کی زندگی سے مفر نہیں اور لوگ اسے کھلونا سمجھ کے کھلتے ہیں، تو وہ اپنی جوانی کا بد لہ دوسروں کی جوانی سے چکاتی ہے۔

”ناکنہ سراسر انقام ہے اور طوائف سراسر کھلونا۔“

”اوہ آپ؟“

ہمیں اس بساط کے مہر سے کہہ لیجئے؟“ حمزی نے قہقہہ لگاتے ہوئے کہا۔

”فرزین کہ پیادہ؟“

”و کبھی فرزین کبھی پیادہ؟“

ہناکنہ نسائیت کے دیرانہ آباد میں ایک کھنڈر ہے۔ ناکنہ ایک بلاںگ پیر ہے جو سیاہی چوستے پوستے سڑ جاتا ہے، اس بُرگد کی چھاؤں تسلی سینکڑوں مسافر جوانی گزار چکے ہوتے ہیں۔ جب نشست پر بیٹھی ہو تو متہ میں حقہ کی نے لیتے یوں نظر آتی ہے، جیسے گھٹاٹوپ انہیں اگینتوں کی روشنی کا سہارا لے رہا ہے، وہ پان بناتی ہے، وہ پان اکٹھ کرتی ہے، اس وقت اس کی زبان بڑی بیٹھی ہوتی ہے اور جب معاملہ کرتی ہے تو اس میں قاتل سے زیادہ بیرحی، چور سے زیادہ پھرتی، ڈاکو سے زیادہ سنگدلی اور خائن سے زیادہ کبھی آجاتی ہے۔ وہ اپنے ماضی کا قرض اپنی اولاد سے چکاتی ہے۔ کاٹک کی بان

اسی قماش کی ناکہ ہے لیکن وزیر کا سجاوڑہ مختلف ہے۔ اُس کا خاندان پشتی ہے لیکن اب پینٹ اکھڑا چکا ہے۔ وزیر کوئی پسندیدہ برس کی عمر میں ہے۔ اُس نے راجوں کے رنو اس اور توابوں کے محل دیکھے ہیں۔ اس کے خاندان کی مورث اعلیٰ موراں باقی بڑی نامور رنڈی ہوتی ہے۔ مہاراجہ رنجیت سنگھ سے اس کا تعلق تھا۔ وزیر موراں کا نام نہایت ادب سلیقی ہے مہاراجہ رنجیت سنگھ موراں کو ملنے کے لئے اس کے مکان واقع پوک متی یا چک چکلہ میں خرد جایا کرتا تھا ہر جمادات کو موراں ہاتھی پر سوار ہو کر حضرت داتا گنج سنجش کے مزار پر سلام کے لئے صاف ہوتی۔ اُس نے چوک متی میں ایک مسجد بنوائی جو اب بھی موجود ہے اور مانی موراں کی مسجد کہلاتی ہے۔ کیا فرماتے ہیں علمائے دین و مفتیاںِ شرع متین نیج اس مسئلہ کے...؟ ایک دن بعض سرداروں نے مہاراجہ کے کان میں یہ بات پھونکی کہ موراں آپ کی وفادار نہیں آپ کے دھن کی دوست ہے، خواہ مخواہ آپ اس پر

لے متو، نام کی ایک طوالف کی بنائی ہوئی مسجد کلکتہ میں بھی ہے۔ ایک شاعر نے اس کا مادہ تاریخ نکالا ہے۔

|                             |                                |
|-----------------------------|--------------------------------|
| ز کسبِ خاص متو ساخت مسجد    | بحرا بش و خولِ خاص و عام است   |
| قلم برداش تم پھول بہر تاریخ | ندا آمد کہ ایں بیت المحرام است |

خزانہ لٹا رہے ہیں۔ اور اگر واقعی وہ آپ کی وفادار ہے تو اس سے کہیں کہ آپ کے ساتھ جھٹکا کھاتے، مہاراج نے موران کو طلب کیا، پوچھا۔ تم جھٹکا کھاتی ہو؟ اس نے کہا مہاراج بالکل نہیں! حکم ہڑا۔ آج کھانا پڑے گا؟ عرض کیا۔ مہاراج! میں نے آپ کی ملازمت کی ہے، مذہب نہیں بیجا ہے:

رب بخت سنگھ کوتاؤ آگیا۔ تمام جاندار کی ضبطی کے احکام صادر کئے، بس پھر کیا تھا جو کچھ منقولہ و غیر منقولہ تھا، سوراۃن نے قبضہ میں لے لیا، موران ہفتوں پر لیشان رہی، اسی دوران میں اس کی ایک درویش سے ملاقات ہو گئی، اس نے دعا کی اور مہاراج دوبارہ فہریان ہو گئے۔ موران حضرت گنج بخش رحمۃ اللہ علیہ کے مزار سے گھروال پس آتی تو نصرت گاڑیوں میں سامان لدا آکر ہاتھا بلکہ مہاراج بنفس نفس تشریف فرماتھے۔ وزیر کا گہنا ہے کہ موران سے دوسرا لیشت میں ہم لوگ امر تسری چلے گئے، اور تقسیم کروں ہیں رہے۔ جو کایا وہ اُنکے تملوں کی نذر ہو گیا، امر تسری میں کئی سوا ایکڑ زمین محتی۔ دو پار کو ٹھیاں بھی تھیں وہ بھی بنوارہ میں چھپتے گئیں۔

وزیر کی بیٹی متاز نے اپنے شباب میں مہاراج انور کو مسحور کر کھا تھا۔ مہاراج نے گانے کے لئے طلب کیا پھر وہیں روک لیا ایک آدھ سال یورپ کے مختلف ملکوں میں ساتھ رکھا بلکہ ہم پلیس میں بلکہ کے ساتھ پنج کھایا۔ یہ کسی

طرح افشا ہو گیا کہ ممتاز رانی نہیں داشتہ ہے تو اس پر سٹیٹ ڈیپارٹمنٹ  
نے سخت سرزنش کی۔

اُدھر ممتاز کا دل ریاستی فضائی سے اکتا پکھا تھا۔ ماں باپ امر سر میں تھے  
مہاراجہ ملے نہیں دیتا تھا۔ ایک روز مہاراجہ اور ممتاز سوری جا رہے تھے۔  
گاڑی دہلي پہنچی تو ممتاز نے شور مچا دیا یہ سب منصوبہ پہلے سے تیار تھا پولیس  
نے معاونت کی اور ممتاز والدین کے ہمراہ امر سرگتی وہاں سے بمبئی کا رُخ  
کیا جہاں ممتاز نے ایک لکھ پتی تاجر بادلے سے عقد کا فیصلہ کر لیا ہے راجہ کے  
نوکر چاکر تعاقب میں تھے انہوں نے موقع پا کر سیدھا کو قتل کر دالا اور ممتاز کو  
گرفت میں لے کر بجا گناہ چاہا لیکن دو انگریز فوجی افسروں کی اچانک آمد سے  
ملزم موقع پر کپڑ لئے گئے۔ مقدمہ چلا۔ قائد اعظم بادلے کے پریوکار تھے۔ قاتلوں  
کو سچانسی ہو گئی اور مہاراجہ کو گدتی ہچھوڑنی پڑی ملک بھر کے اخباروں میں مقدمے  
کا چرچا رہا اور آج وہی ممتاز جس نے بکنگھم پلیس میں بادشاہ اور ملک کے ساتھ  
شرف تناول حاصل کیا تھا، مکمالی کے اندر ایک خستہ حال چوپارے میں زندگی  
گزار رہی ہے۔ ایک بیٹی بھکیانی ہے جس کی آمدتی سے کنبہ پلتا ہے۔

ذَرِير۔ راجھواراؤں کی زندگی کا اور چھوڑ جانتی ہے۔ اس نے نسل بعد نسل  
نوابوں اور رجھواراؤں کی چھاتی پر مذگ دلے ہیں، اُس کا بیان ہے کہ ریاستی  
فرماز و اخلاقتی عیاش ہوتے ہیں ان کے ہاں صرف تین شخص رہتا ہوتے ہیں۔

حکما۔ جوان کے لئے کیمیا سے عشت تیار کرتے ہیں۔ حرافت جوان کے لئے لٹکیاں فاہم کرتے ہیں اور طوائفیں جوان کے حواس پر تابوپاٹی ہیں۔

ان فرمائیوں کی خواہاں کا ذکر کرتے ہوئے ایک دفعہ اُس نے بتایا کہ ان کی غذائیں خاص قسم کے مرکبات سے تیار ہوتی ہیں ایک عام آدمی انہیں ہضم کرنے کا معدہ ہی نہیں رکھتا مہاراچہ اندور صبح کے وقت جونا شستہ کرتے تھے اُس پر دوسروں پر خرچ ہوتے تھے اعلیٰ حضرت میر عثمان علی خاں جنہیں ان کے خوشہ مپین ظل اللہ کہتے رہے اپنے حرم میں بہت سی بیویاں رکھتے تھے ان کے بے شمار بچے تھے جب کوئی مربا تاواریس سے "اندر وون خاتہ" ہی شاہی قرستان تک پہنچا دیا جاتا تھا ایک بڑی سیاست کے وزیر اعظم جن پر مہارانی لٹھتھیں اور بعض روائتوں کے مطابق سیاست کا ولی عہد ان وزیر اعظم کے صلب ہی سے تھا خود ایک مشہور طوائف پر جی جان سے فدا تھے، اس طوائف کے لیے ایک لڑکی پیدا ہوئی جب لڑکی جوان ہو گئی تو اس کی ماں کسی بات پر ناراضی پیدا کر لے ہو رہی تھی اور لڑکی کو بازار میں بیٹھانا چاہا اور وزیر اعظم نے سناتا پاؤں تھے کی زمین نکل گئی تا انہیں حق تھا انہیں صرف ایک نام سقا۔ کسی نکسی طرح طوائف کردوبارہ راضی کر لیا اور وہ سیاست میں چلی گئی ایک رات جب ماں اور بیٹی دونوں سور ہی تھیں ایک خدمت گزار نے کہتی ہے اس روز پر معاوضہ کے لئے اس لڑکی پر پڑوں کا دبہ المٹ دیا اور اگلے دن اس طرح وہ لڑکی ایک مقفل کمرے ہی میں بھسپ ہو گئی اور وزیر اعظم

کے دل کا کانٹا نکل گیا کہ اس کے صلب کی یادگار کو بھی طوال قت بنایا جاسکتا ہے۔ ایک اور طوال قت جواب ایک بڑے متمول زیندار کی منکوحہ ہے مہاراجہ کے دربار کی تھاں گوتیا ستحی، اس کو پھاٹی گیت گانے میں خصوصی ملکہ تھا۔ رینڈنٹ نے اُس سے مہاراجہ کو زہر دوانے کی سازش کی اس نے شراب میں زہر ملا دیا مہاراجہ کو قبل از وقت معلوم ہو گیا۔ رینڈنٹ کے سامنے وہ بیس تھا طوال قت کو مردا یا نہیں لیکن اُس کی تمامیاں مدد اور ضبط کر لی اور ریاست بدر کر دیا۔

وزیر کا کہنا ہے کہ تمام ریاستیں (بہ استثناء) با اختیار پھلے ہیں جو کچھ ان ریاستوں میں ہوتا ہے وہ پھلے میں نہیں ہوتا۔ آج بھی اس ملک میں بڑے بڑے نواب اور زیندار اور اس ملک کے باہر خدا داد سلطنتوں کے بادشاہ عورت کو شراب کے پیک سے زیادہ و قعت نہیں دیتے ان کے حرم میں بے شمار بیویاں میں جن کی فطری خدا ہش مہینوں بلکہ برسوں تکشد رہتی ہیں، چونکہ ایک دفعہ خداوند مجاز ممتنع ہو چکے ہوتے ہیں لہذا ان کے جسم کو کوئی چھوٹی نہیں سکتا۔ وہ قلعہ نما محلوں میں قید رہتی ہیں اور جب انہیں کوئی راستہ ملتا ہے تو پرانے مردوں سے ملتقت ہوتی ہیں۔

یہ صحیح ہے کہ فحاشی کے بعض دوسرے اسباب بھی ہیں لیکن ایک بڑی وجہ ان متمول لوگوں کا نفسی ابتلاء ہے۔ جب تک مرد اور عورت کے جنسی اخلاق

میں توازن پیدا نہیں ہو گایہ فحاشی اور پھلے کبھی نہیں ملک سکتے؟

”لیکن اس کی بڑی وجہ اقتضاد میں بھی ہے“

”جی ہاں پہٹ تو سب کے ساتھ لگا ہوتا ہے لیکن اس میں جسی خواہش کے  
فتری مطالیہ کو بھی بڑا دخل ہے؟“

”یہ صحیح ہے کہ آپ کے ہاں بڑے بڑے ادبی و سیاسی راستا آیا کرتے تھے؟“  
”جی ہاں! ہر بڑا ادمی اس کوچ سے رسم و راہ رکھتا تھا۔ یہ دونوں میں تو میری  
نظر وہ کے سامنے گزرنی ہیں، دراصل ربیع صدی پہلے کے لوگ طوائف کو ایک  
شفافتی ادارہ سمجھ کر اس کے ہاں آتے تھے ان کا معاملہ جنم کا نہ تھا ایک تہذیب کا  
ستھانہ بالا خانوں کو ایک کلب سمجھتے اور خوش وقت ہوتے تھتے۔ مرسی شوق سے  
گانا سنتے تھے۔ علی گڑھ یونیورسٹی کے لئے چندہ فراہم کرتے وقت انہوں نے ایک  
طوائف سے بڑی رقم حاصل کی۔ مولانا بشی بھی آفاؤ کا شوق فرماتے رہے ہیں  
شرم مرحوم بھی پوک میں ہو آیا کرتے تھے۔ مولانا ابوالکلام آزاد غبار خاطر میں  
اپنی اشتفتہ سری کا اقرار کر چکے ہیں، مولانا محمد علی سیاسی مسفر میں بھی فیض آباد  
کی آواز میں آیا کرتے تھے۔ علامہ اقبال کی امیرا بھی پہلے دنوں مری ہے  
اور وہ بیٹی کی دو بیٹیاں اڈہ شہیاذ خاں میں بیٹھتی ہیں ایک بڑے راستا کے  
انقلابی مقاصد کا حصہ ہیں، رہا شاعروں یا ادیبوں کا قصہ تو ان کی کہانی دھکی چھپی  
نہیں، غالباً داغ کے ہاں بھی ایک طوائف تھی۔ ”یلیا کے خطوط،“ کی محکم کون

ہوا۔ متی جاں جو قاضی عبد الغفار کے حرم میں تھیں اکبر الداہدی نے بولتا گیم  
سے نکاح پڑھوا یا سخا، الغرض سے

چراستے کچھ ورق لائے نے، کچھ ترکس نے، کچھ گل نے

چمن میں ہر طرف بکھری پڑھی ہے داستان اپنی

”آپ نے ان لوگوں کی قربت سے کیا محسوس کیا؟“

”ہم کیا محسوس کرتے یہ توجہ ان کی صحبتوں میں رہ چکی ہیں وہی کہہ سکتی  
ہیں۔ ہاں اتنا معلوم ہے کہ حشر مختار کو جو جاں سے چاہتے تھے، امیر سے  
کبھی اقبال کا ذکر آتا تو وہ مسکرا دیا کرتی۔ کچھ بھی ہو، یہ بہت بڑے آدمی  
تھے۔ ان میں کوئی بھی گزار کا لطف نہ تھا۔“

”ابھی آپ نے نوابی غذاوں کا ذکر کیا تھا، آپ بھی ان دستخوانوں پر سیٹھی  
ہیں۔ ان کے بارے میں کچھ کہیے؟“

”اس میں علم یا خبر کی کوئی بات نہیں مشہور کہاوت ہے۔“ گھی سنوارے  
سانان بڑھی بہو کا نام“ سب باور چیزوں کے پوچھلے یا چھلیں ہیں۔“

کہتے ہیں واحد علی شاہ صبح کے ناشتے میں پانچ سیر غذا کا پاؤ بھر جو ہر لوش  
فراتے تھے۔ ان کے لئے ایک سیر بلاؤ ۲۷ سیر گوشت کی سختی میں دم ہڑتا تھا  
اور اسے ہضم کرنے کے لئے آبدارخانے میں طبی اصول سے پانی تیار کیا جاتا  
تھا۔ یہ محض منکر ہوت افسانے ہیں کہ کچنوں کے گھر میں مرغنا کھانے پکتے ہیں،

جیسی روٹی آپ کھاتے ہیں ویسی یہاں پک جاتی ہے۔ کوئی مہان ہو تو ہر کہیں  
تکلف برتا جاتا ہے۔

ماں وزیر نے سگر بیٹ سلگالیا اور اس کے تربتہ دھوائیں پر نظریں گاڑی  
دیں پھر جب دھواؤ ہوا میں تحلیل ہو چکا تو اس نے کہا۔ ”جو انی سلفے کا  
ایک کش ہے اور بڑھا پا دھواؤ۔ جب یہ دھواؤ اُڑ جاتا ہے تو زندگی ختم  
ہو جاتا ہے۔“

---

## عجیب و غریب

اُس کی سرو قاتمی آہو پشمی سفید رنگت دوہرے دو راز گیبو یا پھر مرمتی دوپٹہ  
چورٹی دار پاجامہ اور پاؤں میں کھواب کی لفظی بشریز نگاہوں کو صورت اپنی طاف  
کھینچ لیتی ہے۔ جب وہ زاویے بناتا ہوا گلترا ہے تو عموماً یہ دھوکا ہوتا ہے  
کہ کوئی بیاناتی عورت مُسُرال سے میکے جاسہی ہے۔ لیکن وہ پذیرائشی مختث  
ہے اُس کی گفتگو میں زنگینی نہ سہی، سنگینی صروفہ ہے۔

— مجھے چند گھنٹوں ہی کے لئے حکومت سونپ دی جاتے تو تین

کام کروں — ”

پہلا، شراب فروشوں کو قید میں ڈال دوں اور شرابیوں کو صدر کے لگاؤں۔

دوسرا، جواریوں کو اٹالاٹکا دوں اور نیچے سے آگ کی دھونی دوں۔

تیسرا، وہ لوگ چوبہیں اور بیٹی کی کمائی کھاتے ہیں انہیں تو پ دم کر دوں۔

ہم — یہ ہمارے آخر می سوال کا جواب تھا جو خوب و مختث شوکت نے

دیا اور پھر زادیہ قاتمہ بناتا ہوا یوں نکل گیا جیسے ترکش سے تیر۔

شوکت کی عمر اس وقت ۲۵ اور ۳۰ کے درمیان ہے۔ ہم نے اس سے پوچھا۔

”تم پیدا شئی مختث ہوئے؟“

”جی ہاں! لیکن مختث تو پیدا شئی ہی ہوتے ہیں؛“

”یہاں لاہور میں ایک لانے پر قد کا مختث منیر جو گھومنا کرتا تھا، جانتے اب کہاں ہے؟ اس نے مختشوں پر ایک کتاب پچھلکھایا لکھوا یا تھا اس میں لکھا تھا کہ پیدا شئی مختث اکاڈمی ہوتے ہیں، سو میں سے پچانو سے بنائے جاتے ہیں، بعض مرد ہی ہوتے ہیں اور بیشتر بچے کستی میں خصی کر لئے جاتے ہیں۔“

”ممکن ہے درست ہوا س قسم کی باتیں سُننے میں تو آتی ہیں مگر مختث بنانے کا معاملہ کچھ مٹھیک معلوم نہیں ہوتا۔ یہ ضرور ہے کہ بعض مردو شوقيہ مختث بن جاتے ہیں، مگر ہم نہ تو انہیں اپنے حلقو میں بیٹھنے دیتے اور نہ ان سے کوئی تعلق رکھتے ہیں۔“

”شوقيہ مختث کون ہوتے ہیں؟“

شوقيہ مختث وہ نوجوان ہیں جن کی طبیعتوں میں نسوانیت رچی ہوتی ہے۔ شلاً ایسے نوجوان جن میں باحول یا فضائے باعث زناز پن آ جاتا ہے، کچھ ایسے نوجوان بھی ہوتے ہیں جو محنت سے جی چڑا تے ہیں، ان کے لگ و پے میں حرام سما جاتا ہے، اور اپنی جنسی خواہشات کو صرفی جذبے یا نسوانی آرزو کے تحت از خود مفلوج کر دیتے ہیں جیسا کہ عرض کیا ہمارا ان سے کوئی تعلق نہیں ہوتا، اور نہ

ڈیرے دار انہیں اپنے ہاں ٹھہر نے دیتے ہیں۔

”ڈیرے دار سے کیا مراد ہے؟“

”جیسے خاندانی رنڈیاں“ ڈیرہ دار نیاں، کھلاتی ہیں ایسے ہی ڈیرے دار مختث ہوتے ہیں جو گدھی در گدھی چلے آتے ہیں۔

”لیکن کچنوں کے تو اولاد ہوتی ہے مختشوں کے ہاں تو اولاد کا سوال ہی نہیں“  
 ”بھیک ہے مگر ہمارے ڈیرے چیلوں اور بالکلوں کی جانشینی سے چلتے ہیں  
 ہم مختث ایک دوسرے کو اپنا رشتہ دار سمجھتے ہیں، ہماری ایک خاص معاشری  
 زندگی ہے۔ ہم کسی دُور دراز شہر میں چلے جائیں تو وہاں کے ڈیرے دار کا  
 فرض ہو جاتا ہے کہ ہمارے قیام و طعام کا انتظام کرے، اُس کو ہمانداری سے  
 ایک عزیزانہ خوشی ہوتی ہے۔ عورتوں کی جراح یا سجر دل کی بھی قسمیں ہیں باکرہ،  
 دوشیزہ، دلہن، ادھیر، بیٹھی، ہمارا مقام کبھی محلوں میں تھا، اب جھونپڑوں  
 میں بھی نہیں، کبھی حرم سراقوں کی محافظت پر مامور تھے، اب در در کی بھیک  
 مانگنے پر مجبور ہیں، زمانہ زمانہ کی بات ہے غر

کس کی بنی ہے عالم ناپایدار میں

”لیکن یہ مختث ایشیائی ملکوں ہی میں نظر آتے ہیں کسی یورپی ملک میں تو  
 ان کا وجود بھی نہیں ہے۔“

”جب ایشیا میں مختث ہیں تو یقیناً یورپ میں بھی ہوں گے، ہو سکتا

ہے کہ وہاں انہیں ہماری طرح ادارے کی حیثیت حاصل نہ ہو۔ کیونکہ یورپی ملکوں میں اس کا اظہار عیب سمجھا جاتا ہے الیٹی ملکوں میں ہمیں ادارے کی حیثیت اس لئے حاصل ہوتی ہے کہ یہاں ہم لوگ شاہوں کے حرم میں خدمت گزارتے ہیں۔ جب سلطنتیں اجڑ گئیں تو مختلفوں کا چراغ بھی مدهم ہو گیا، رفتہ رفتہ ہم گاتے ہیں لگ گئے پھر ہی اوڑھنا پھونا ہو گیا۔“

”مشرقی بادشاہوں کی تاریخ میں تمہارا ذکر بھی ہے۔“

کیوں نہ ہو؟ ہمیں لوگ ان کے محلوں میں اختیاد قائم رکھتے تھے، ورنہ انسانی نفس کی گمراہیاں تو جنگل کی آگ کو بھی پھیپھے چوڑ جاتی ہیں۔“

”جو ازاں پھاپے کیں تمہاری تاریخ تو محسن بادشاہتوں کے زوال کی تاریخ ہے۔“

”یہ آپ کی نسلیانہ باتیں ہیں اور مجھے ان کی کچھ تجزیہ نہیں۔ اب لوگ ہمیں ہنسی مذاق کا مضمون سمجھتے ہیں۔ یہ فطرت کا مذاق ہے کہ ہم مختلف پیدا ہو گئے اور یہ معاشرہ کی مہربانی ہے کہ ہم پھیٹے حالوں جی رہے ہیں۔ ورنہ ہم کیا اور ہماری بساط کیا۔ رُوئے زنا نہ رُدّتے مردان۔“

ہماری بادشاہیت لے دے کے ملک کافروں سے شروع ہوتی اور ملک کافروں پر غتم ہو گئی یا شجاع الدین فرمانرواے اودھ کی فوج میں ہمارے بھائی بند مختلف پیشوں کے سالار تھے، پھر تو شیرازہ ہی پکھر گیا اب وہ زمانے ہی خواب و خیال ہو چکے ہیں، کہاں بادشاہوں کی مصاحبۃ اور کہاں آبرو فروشوں کی معیت۔“

”مگر تم لوگ کار و بار کیوں نہیں کر لیتے؟“

کار و بار — یہ شوکت کے چہرے پر ایک قہقہہ سا سچل گیا۔ مردوں ہی کے لئے کوئی کار و بار ہے کہ مختنتوں کے لئے ہو۔ ہر گروہ کی ایک زندگی ہوتی ہے اور وہ اسی کے مطابق لشتم پشم بسکرتا ہے۔ قدرت نے ہمیں اس زندگی کے لئے پیدا کیا، سوجیسی بھی ہے گذرا رہی ہے مٹھیک ہے جب معاشرہ کی جو صلحاء انتہائی اور ہماری تن آسانی نے ہمیں اس طبقہ پر لاڈالا ہے تو یہی کار و بار ہو گیا ہے۔

”تو کیا تمہارا اشتعل محض کانا سجا تا ہے؟“

”جی ہاں، بہ نظاہر ہی ہے، بازاروں میں ہم محض لوگوں کے اصرار پر ناپختے اور گاتے ہیں کچھ پیٹ کی مار بھی شامل ہوتی ہے لیکن ہمارا کام دو گھروں تک محدود ہوتا ہے، ایک جہاں بیٹھا پیدا ہو، دوسرا جہاں لٹکے کا بیاہ ہو۔ لٹکی کی پیدائش اور شادی پر مانگنا ہمارے کو ڈینیں جائز نہیں۔“

”لیکن سب مختن تو خوش آواز نہیں ہوتے؟“

”جی ہاں! آپ کا ارشاد صحیح ہے لیکن مختن نہ تو خوش چہرہ ہونے کی وجہ سے مانگنے جاتا ہے اور تھغوش آواز ہوتے کے باعث وہ تو محض مختن کی جیشیت میں مانگتا ہے۔“

”اور یہ جسمی تعلقات؟“

اُس نے قوراً ہی میری بات اٹھالی اور گونجدار لہجہ میں بولا۔

”معاف کیجئے سبھی لوگ ایسے نہیں ہوتے، کچھ دانے“ گنسے بھی ہوتے ہیں، کیا مردوں میں بدکار نہیں؟ عورتوں میں بدقاش نہیں، جو حالت آج ہو رہی ہے اور جو کچھ مجھے معلوم ہے مشاہدے، مطالعے اور تجزیے کی بناء پر ناگتنی ہے ہمارا وجود تو آٹے میں نمک کے برابر ہے، بلکہ ماش کے دانے کی سفیدی سے بھی کم تر لیکن عورتوں اور مردوں کا تناسب تو چشم بد دُور و زافروں سے ہے، ہاں یہ ضرور ہے کہ ہم من حیث المجاعت بدنام ہیں۔“

”لیکن بازار شیخوپوریاں کی ایک تاریک سی گلی میں تو۔۔۔؟“

”جی ماں میں سمجھ گیا۔۔۔“

”ایک دو مختاث دو کالنوں کے چوتھے پر بیٹھے ہوتے ہیں۔۔۔“ اُس نے ایک سرد آہ کھینچی۔۔۔ بس یہ سمجھ لیجئے کہ ان کا بڑھا پا ویاں ہو چکا ہے۔ وہ بگد کے ایک ایسے درخت کی اُداس چھاؤں ہیں جس کی دو پہنچانہ بد و شوں کو سہارا دیتی ہے۔۔۔

”اچھا، تم کیا کہا لیتے ہو؟“

”میں؟۔۔۔ ان دنوں تو مندا ہے، لیکن پھر بھی خدا کے فضل سے دوار ٹھائی سو ماہانہ مل جاتے ہیں اس میں ایک تھائی سازندے لے جاتے ہیں اور دو تھائی ہمارا ہوتا ہے۔۔۔ حصوں را ہماری قدر تو ہندو کیا

کرتے تھے، اُن کے باں بچہ پیدا ہوتا تو کتنی کتنی مہینوں کے لئے بے نیاز کر دیتے، ہندو عورتیں ہمیں بالا لوگ کہتی تھیں، لیکن مسلمان تو الفاظ کے پتھر لڑھکلتے ہیں، بُو رھے ہیں تو وہ رمز کی بات کرتے ہیں، جوان ہیں تو وہ چٹکی لیتے ہیں، بچے ہیں تو وہ تالیاں پیٹتے ہیں۔ الغرض آؤے کا آدا ہی بگڑا ہوا ہے ॥

”انوار و پیر کیا کرتے ہو؟“

”اپنی ذات کے لئے تو لوگوں کا دیا ہوا روفی کپڑا ہی کافی ہے لیکن میرے کاندھوں پر فرض کا ایک بوجھ بھی ہے:“  
”کیا؟“

”والد لدھیانے میں ایک بڑے خیاط تھے، کار و بار اچھا تھا، اپنے چھ مکان تھے ہم چھ بہن بھائی ہیں — چار بہنیں — دو بھائی — میں مختث نکلا۔ دوسرا بھائی ۱۹۷۸ء کی قیامت میں کام آگیا، والد صنعت عمر ہیں، اتمی بھی اسی سن کو پہنچ چکی ہیں جب تک لدھیانے میں رہے میری کمائی کا ایک حصہ صیل بھی حرام سمجھا، ایسے جو لٹ پٹ کے لاہور پہنچنے تو کوئی سہارا نہ تھا، ان کی خواہش کے خلاف میں نے ہاتھ بٹایا ایک بہن بیا ہی ہے، اور اُس کا شوہر سرکاری ملازم ہے، دوسرا نے اس سال میرکر کیا ہے، تیسرا نے آٹھویں میں نیا یا کامیابی حاصل کی ہے، چونقی تیسرے درجے میں ہے، پہلی دو بہنوں

کو مزید تعلیم سے روک دیا ہے؟  
”کیوں؟“

”میاں! دریا میں جو کچھ جال دیکھتا ہے، وہ مجھرا نہیں دیکھتا۔ میرا خیال ہے کہ ہماری تعلیم کا موجودہ نقشہ ہمیں اخلاقی اسخطاط کی طرف سے جا رہا ہے۔ ایک دن میری بہن نے مجھ سے کہا۔۔۔ بھائی جان! ہم سین روکیاں ہماری مینڈھیوں کا مذاق اڑاتی ہیں، کہتی ہیں ابھتی تک پڑافی قطع کے بال بنارہی ہو کتی دفعہ سفید بر قلعوں پر روکا ہے، پس چُپ ہو رہا تیر سے روز دیکھا تو بہن بالوں کو سلنجا رہی ہے، یہی مناسب سمجھا کہ انہیں اسکول سے اٹھالوں کیونکہ بالوں کا شلنجا اڑی دلوں کا الجاجہ بنتا ہے۔“  
”شوکت تم پڑے باخبر ہو۔“

”صرف اس لئے کہ آنکھیں ہمیشہ گھلی رکھتا ہوں آپ ہیران ہوں گے کہ میں نے گھر میں ریڈیو نہیں رکھا۔“  
”کیوں؟“

”ابس لئے کہ ریڈیو مشینی اُستاد جی ہے اور روکیاں اس سے تال سر نکالنا سیکھتی ہیں یا اور کیجئے ہماری معاشرتی زندگی میں جو نفسانی یہ راہ روی اُبھر آئی ہے، اس کی ایک وجہ ریڈیو بھی ہے۔“

”کیا ہر مختث کے لئے کوئی حلقة مخصوص ہوتا ہے؟“

”جی ہاں! ہر مختث کے لئے ایک ملکہ مخصوص و مقرر ہے، وہ کانے کے لئے اس سے باہر نہیں جاسکتا، اسی کا ہر علاقہ اس کی موروثی جائیداد ہے، جب وہ مرتا ہے تو اپنے جانشین مختث کے نام منتقل کر جاتا ہے۔“  
”قانوناً؟“

”جی نہیں، پنجاہیت کے رو برو وصیت“ یہ جاتی ہے۔ مثلاً قلعہ کو جرمنگہ کا علاقہ میرا ہے، یہ علاقہ میرے پاس ایک سکھ یہ جڑے تے تین ہزار روپے میں قبل انتظام گروہی رکھا تھا، جب بٹوارہ ہو گیا تو وہ اپنے والدین کے ہمراہ مشرقی پنجاب چلا گیا، میں لدھیانے سے لاہور پنجا اور اپنے تصرف میں لے آیا۔ لاہور کے منتشر نے کوشش کی کہ تین ہزار روپے کے کریہ علاقہ ان کے نام منتقل کر دوں لیکن میں مہا جرم تھا اور مجھے کوئی نہ کوئی حلقة الاث ہونا ضروری تھا؛“  
”تو کیا یہ علاقہ تمہیں ممکنہ بحالیات تے الاث کیا ہے؟“  
”شوکت تے زور کا قیہہ لگایا۔“

”جی نہیں، پنجاہیت نے! ممکنہ بحالیات نے تو مجھے مختث سمجھا اور مکان بھی الاث نکیا حالانکہ میرے والد نو دولتوں سے کہیں زیادہ صاحب جائیداد تھے؛“  
”تمہارا کوئی پیر اُستاد ہے؟“

”جی ہاں! ہم اپنے پریکو گور و کہتے ہیں، ہماری بڑی گتی راولپنڈی میں ہے اور سخنواری گتی کہلاتی ہے اس گتی کی آمدی خاصی ہے، یوں کہیے

سوئے میں تلتی ہے عام جاماد بھی خاصی ہے،  
دوسری گدی لاہور میں ہے — ہیرامندی کے علاقوئے میں — اس  
کو بازار کھاکی گتی ہتھی ہے۔“

”لیکن اس گدی میں تو سبھی کچھ چلتا ہے؟“  
”یہ سبھی کچھ کیا ہے؟“ — شوکت نے بات اٹھاتے ہوئے کہا ”سبھی کچھ کہاں  
نہیں چلتا؟ کیا زندگی کا کوئی گوشہ خالی ہے؟“

شوکت کے لہجہ میں خود اعتمادی کا عنصر شامل تھا، اُس نے بتایا۔

آپ لوگ ہمیں حقارت سے دیکھتے ہیں ہمیں لوچھتے کہ معاشرہ کی سالت کیا  
ہے، لوگوں کی اخلاقی حالت کہاں سے کہاں نہیں آپ نہیں پہنچتے ہیں جن لوگوں کو آپ مملوں  
کے آتا اور مسدوں کے وارث کہتے ہیں، ان کا باطن ہم پر روش پہنچتے ہیں نے  
گانے بجائے ہی بین عمر نہیں گناہی ہزاروں انسانوں کو قدیب سے دیکھا ہے  
میں ہر انسان کی آنکھ کو پہچانتا ہوں ایک ہی گردش مجھے اس کے مافی الصیریک  
لے جاتی ہے۔“

”ملک بھر میں کتنے مختین ہوں گے؟“

”شمار تو نہیں کیا لیکن جن ظاہر ہیں ان کی تعداد پانچ چھوٹے ہزار سے کیا کم ہو سکتی۔“  
”ہے۔“

”اوہ جو لوپوشیدہ ہیں؟“

”ان کے متعلق کوئی کچھ نہیں کہہ سکتا، خدا ہی بہتر جانتا ہے“

شوکت نے اپنے معاشرہ کی رسوس پر روشنی ڈالتے ہوئے بنایا کہ جب ہم میں سے کوئی مختلط اپنے چیلے کو نکال دیتا ہے تو کوئی دوسرا اُسے لینے کے لئے تیار نہیں ہوتا جب تک پہنچا سوت اپنا فیصلہ نہیں دیتی۔“

”پہنچا سوت کا فیصلہ کبھی تو سینکڑوں روپیے جرمانہ تک پہنچا ہے اور کبھی

صرف جو ہتھ میں تیل ڈلوالیا جاتا ہے“

”جو ہتھ میں تیل۔؟“

”مجی ہاں! ہمارے ہاں اس کو بڑا عجیب سمجھتے ہیں۔ بلکہ ہم لوگ جرمانے کو ترجمہ دیتے ہیں۔“

شوکت نے کہا، ”بعض لوگ ہمارا ڈانڈا بھانڈوں سے ملاتے ہیں، لیکن ان کے اور ہمارے درمیان دو رکاناطہ بھی نہیں، ہم نقلیں نہیں کرتے اور نہ کسی پر چسبنوں کا جھاڑا باندھتے ہیں۔ ہماری زندگی مستعار فقیرانہ ہے جو لوگوں کو دعا یں دینے میں گذر جاتی ہے!“

”کبھی تھا ری متیت دیکھنے میں نہیں آئی؟“

وہ بنسا اور کہا آپ بھی عجیب موال کرتے ہیں، معاونت کیجھے نہ تو ہم آسمان سے ٹپکتے ہیں اور نہ آسمان پر اڑ جاتے ہیں، ہمیں بھی ماں کی کوکھ ہی جنتی اور ہمارا اجنازہ بھی مرد ہی لے جاتے ہیں۔“

”نماز جنازہ کون پڑھاتا ہے؟“

”مولوی“

”مولوی؟“

”جی بیاں! شوکت نے اس تحریکو جھلاتے ہوتے کہا۔

”کیا ہم طکے نہیں دیتے؟ پھر کیا ہم مسلمان نہیں۔ ہمارے دل بھی خدا کے کنوف سے لبریز ہیں، ہم بھی اسلام کو مانتے ہیں، پیر فقیر ملتے ہیں، نوریان دیتے ہیں، داتا کی حاضری بھرتے ہیں، گنج شکر کے روضے پرباتے ہیں، بری امام کے سلام کو پہنچتے ہیں۔ اب تو خیر وہ دن نہیں رہے لیکن زمانہ تھا کہ ہر سال صابر پیار کی چوکھٹ پر اور خواجہ کی نگری میں حاضری بھرتے تھے مگر گیارہوں شریف کو شریفی بانٹتے ہیں عید یہیں آتی ہیں، شب برات آتی ہے، عاشورہ کے دنوں میں پختن پاک کاسوگ مناتے ہیں، عید میلاد کو چراغاں کرتے ہیں، آخر می پھر اشنبہ کو بتاشے بانٹتے ہیں، پھر ہم مسلمان بھی ہیں اور انسان بھی، ہمارے ہاں کبھی فرقہ دارانہ جھگڑے نہیں ہوتے، نہ کبھی انسانوں کے ہون سے ہاتھ رنگے جاتے ہیں، نہ کبھی ہم نے سیاسی حقوق کا مطالبہ کیا ہے اور نہ ہمارے کوئی حقوق پینے افسوس کہ خدا کی مخلوق سیاسی مختشوں کے قبضہ میں ہے!“

”اور یہ سیاسی مختشوں کون ہیں؟“

شوکت کھلکھلا کر ہنس بڑا۔ ”معاف کیجئے، انہیں آپ بھی جانتے

یہ سیاسی مختاروں کی مضر تین اجتماعی ہیں اور عین سی مختاروں کی فردی۔ شوکت کے  
تفہیے فضایں اس طرح گھل رہے تھے، جیسے کسی کھوکھی عصمت کی پتالا دھوائیں  
بلاؤں میں گھلتا ہو۔ — دھوائیں اور تفہیے۔

---

# رات کی بات

عورتیں تصویر ہوتی ہیں اور مرد معتمر، اگر تم بی جاننا چاہتے ہو کہ  
عورت کا واقعی کیا مطلب ہے، تو اس کی طرف دیکھو، اس کی  
سنونہیں — اُسکر والٹھ۔

۲۱ اپریل ۱۹۷۸ء کی شب پاکستان میں پہلا بوم اقبال تھا، ادصر  
بیونیورسٹی میں حکیم الامت کے عقیدت مند فلسفہ خودی چھانٹ رہے تھے،  
ادصر ریڈیو سے کلام اقبال نشر ہوا تھا، اور کہیں کہیں فٹ پانچھ پر خوش لمحن  
فیقر ساقی نامہ، الاپ رہے تھے —

گیا دری سرایہ داری کیا

خان کو اسرار تھا کہ ہم اس کی معیت میں آمیر سے ملیں، علامہ اقبال؟  
آنغاز جوانی میں اس آمیر ہی کی آواز کے معرفت تھے اور یہ صحنِ اتفاق تھا کہ  
آج اس کے ہاں کسی تقریب کا اہتمام تھا، سب پشتیخی رنڈیاں اس کے ہاں

مدعو تھیں۔ امیر کی بیٹیاں جن کا آفتاب ان دنوں نصف النہار پر ہے، اس ڈار میں خوبصورت کبوتر لیوں کی طرح غرط غنوں کر رہی تھیں تمام احاطہ بقعد نور بینا ہوا تھا جیسے السراوں کا کوئی غول ستاروں سمیت کرہ ارضی کی اس نکری پر اٹ رکایا ہو۔ عز

آج کی رات اُفت او میرے خدا آج کی رات

امیر چھپا سڑھ برس کے سن میں ہے ملکن ہے کبھی خوب رو ہو، مگر اب عمر فتہ کا ایک جھونما بھول ہے۔ یا نظر یہ نلا ہنچ جوڑی ہوتی ہڈیوں کا ایک ڈیج، جس میں دھوئیں کی سڑاندرہ گئی ہے، زنگ سنولا پٹکا بلکہ سیاہ ہوتا جا رہا ہے۔ بال سفید ہو چکے ہیں، دانتوں میں کھڑکیاں نکل آتی ہیں، اور اچھے مریل ہو چکا ہے۔ الہی جان نے کہا، خالدیہ کچھ لوچنا چاہتے ہیں؟ امیر نے آنکھیں کھول دیں، کویا کسی بھولی بسری حکایت کا تلاعیق کر رہی ہیں، ہم نے سوال کیا تو اُس کے بوڑھے چہرے کی چیزیاں مسکرا تیں، جیسے کسی گشده کہانی کے الفاظ بکھر گئے ہیں اور وہ انہیں ایکا ایکی جوڑ دینا چاہتی ہے۔ اقبال کے نام سے اُس کی بھلی ہوتی آنکھوں میں ایک نور سا جاگ اُٹھا، لیکن بس رعت مددم ہو گیا، کویا ایک پیپ سو شکر۔

اس نے کچھ بتانا قبول نہ کیا، ہمارا اصرار بڑھا تو قدرے چھینگلا کر کہا —  
”ہمارے ہاں مُردوں کے کفن پھاڑنے کا رواج نہیں، انسانی گوشت

کی چاہٹ بڑی ہوتی ہے، ایک دفعہ مذکوٰ جسے تو شراب کے نشہ سے بڑھ خوار کرتی ہے، اس عمر میں انسان کو خوفِ خدا کے سوا کچھ یاد نہیں رہتا۔ جب شدُّ اکا خوف نہیں تھا تو سب کچھ یاد تھا۔

ہم نے بات کو طول دینا چاہا، اور تقاضا کیا کہ وہ ان صحبتیوں کی کوئی کہا چھپڑے، جب اقبال، عبدالقدار، گرامی، ناظر وغیرہم حاضر ہوتے تھے، لیکن اُس نے کھوکھلے قہقہوں میں ہمارے استفسار کو سیدھا، پھر ذرا ترش ہو کر اُس خطا تے بزرگان گرفتن خطا سے۔ میں کوئی کتاب نہیں کہ اٹھایا اور ق پا جس صفحہ یا پیرے پر نظر ٹھیری اس کو ھنگنا لاشروع کیا، پُرانی باتیں وقت سا تھے مریکی ہیں، ان رازوں ہی کی ٹوہ میں رہتے جو زندگی میں رہنا ہو سکے ہیں ان باتوں کی کھوج سے فائدہ ہے جو آپ کو تو نفع نہیں دے سکتیں لیکن دوسرے کو محض اس لئے نقصان پہنچا ہو کہ آپ کے کان اس ذات کے عادی ہو چکے یاد رکھتے ہم لوگ رازِ فروشنگی نہیں کرتے یہ کام شریفوں کا ہے۔

ہمیں یقین ہو گیا کہ امیر اس معاملہ میں سترخی ہے گوائیں کارڈ پر مر جکا لیکن اس کی آن نہیں مری، اس کی خودی زندہ ہے۔

ابھی تقریب کارنگ نہیں بندھا تھا، ایک طرف اُستاد جی ٹکٹوں دھوآں اُڑا رہے تھے، دوسری طرف رنڈلیوں کی زنگانگ آوانیں ایک دوسرے سے لفڑی گیر ہو رہی تھیں۔ شب کا پہلا پھر تھا اور مدعوین عموم

رات کے نصف ثانی میں جمع ہوتے ہیں۔ قاضی نے کہا چلو اتنے میں نیا ب  
کے ہاں ہو آتے ہیں، ہمارے ایک دوست جو نامور باپ کے بیٹے اور خود  
بھی نامور تھے، اس طرح گھومنے پھر نے کے خلاف تھے اور اُن کا خوف بڑی  
حد تک حاصل تھا وہ محض چوری چھپے کا تاشادی کیجئے کے لئے چلے آتے تھے،  
اور اس میں بھی زیادہ تر امیر سے ملاقات کا شوق تھا۔ بالآخر مان گئے اور  
جب بکھر ارج منزل کی دہلیز پر قدم رکھا تو ان کا دل دھک دھک کر رہا تھا۔ نیا ب  
رسیم کے ڈھیر کی طرح سامنے آبیٹھی، اس نے خندہ پیشانی کے ساتھ آداب  
عرض کیا، ان حضرت کی آنکھیں بھی چندھیا گئیں۔ خواجہ سے کافی میں کہا تھا جائی  
بنرگوں نے غلط نہیں کہا کہ معصیت میں بڑی دلکشی ہوتی ہے۔

اِن گھروں میں گاہکوں کی کھسر پھسکر کوناگوار سمجھا جاتا ہے۔ نیا ب کی نافی  
جس کی عقابی نظریں گاہکوں کے تیوروں سے ان کی غایبت پہچان لیتی ہے،  
اس سرگوشی پر کہاں پوچھتی، ایک بربستہ فقرہ کسا، غالباً کرخنداروں کے ہاں  
کا کوئی محاورہ تھا اور گلوری بڑھاتے ہوئے کہا۔

”لیجھے شوق فرمائیے“

خواجہ نے کہا۔ آپ نے غالباً ذنگی میں پہلی دفعیہ پوکھٹ دیکھی  
ہے؟

ناکہ نے قطع کلام کیا جی ہاں تو ابھی ان کی عمر ہی کیا ہے۔ اُ

اور کھل جائیں گے دوچار ملاقاتوں میں

”محض ہمارے اصرار پر یہاں تک پہلے آتے ہیں ورنہ ان کے لئے یہاں دلیستگی کا کوئی سامان نہیں ان کا اور ڈھننا بچھونا تو کتابیں ہیں“ خواجہ نے کہا۔  
”جی ہاں، وہ تو ان کا چھرو بول رہا ہے، اور ڈھننا بھی کتابیں اور بچھونا بھی کتابیں ہیں؟“ راس پر ایک زبردست قہقہہ پڑا، لیکن بڑھیا نے پہلو بدلتے ہوئے کہا۔

”میاں! یہ حجاب اولیٰ نیادہ دیر نہیں رہتا، ان بازاروں میں ہر کوئی بھی چوکڑی بھول جاتے ہیں، کون ہے جو اس شاہراہ سے نہیں گزرا، جن لوگوں کی عزت ایک اجتماعی سرایہ یا قومی ملکیت ہو وہ بھی عمر کے کسی موڑ میں اس کو پہر کی آب و ہوا سے ضرور مستفید ہوتے ہیں، یہ بھول سرراہ ہے یہی لیکن بھول تو ہیں، معاف کیجئے پنجاب میں تو طبیعتوں کا رجمان قدر سے مختلف ہے، اور لوگ ہم نشینی کی بجائے ہم بنسی چاہتے ہیں، مگر اُدھر دہلی و نکھنوں میں بڑے بڑے شرافا مجلس آرائی کے لئے آتے تھے۔۔۔ سرستید کاؤنٹ کے ریاست، انہوں نے علی گڑھ یونیورسٹی کا سنگ بنیاد رکھا ان کلکتہ کی ایک جانی پہچانی طوائف نے انہیں چندہ میں بہت سارو پیغام دیا تھا، مولانا شبلی مر جوم کی تعاہت میں کسے کلام ہو گا لیکن وہ بھی آواز پر مرتے تھے، اکبرالہ آبادی نے تو اپنے گھر میں ایک طوائفت ہسی کو بسا لیا تھا، نواب نصیر حسین خیال بھی ایک زندہ دل

انسان تھے۔ غرضیکہ اُس دو رکاب پر شاعر یا ادیب ان مکانوں کی سیاحت کر چکا ہے، ادھر سیاسی راہنماؤں میں مولانا محمد علی مژوم و مغفور جب کبھی ملکتہ جاتے یا لکھنؤ میں مہاراجہ محمود آباد کے ہاں قیام ہوتا تو زیر و مشتری کے ہاں بھی ایک آدمی نہ چلتے تھے، چونکہ مَنْ أَجْلَاتْهَا، اس لئے اس میں کوئی عیب نہ دیکھتے تھے حکیم اجل خاں کے زید و ورع پر انگلی رکھنا خود ایک عیب ہے، لیکن تحریکِ خلافت کے دنوں میں بھی وہ کبھی کھمار خوش وقت ہو لیتے تھے، اور پہنچان کے ہاں جو لوگ جمع ہوتے تھے ان کے علم و نظر کی مثال پوڑے ملک میں عنقا ہے زمانہ زمانہ کی بات ہے، اُس زمانے میں ہم لوگ ایک ادارہ کی حیثیت رکھتے تھے، اب ہماری حیثیت ایک اڈے کی ہے، ظاہر ہے کہ اُن پر انسانی آبروز نگہ کھا جاتی ہے:

”تو آپ نے ثابت یہ کیا کہ آپ کے مکانوں کو بڑے بڑے لوگ نوازتے رہے ہیں؟“

”آپ کا فخرہ قدر سے پہلو دار ہے، میرے لئے کام قصداً یہ تھا کہ بڑی بڑی سہیوں کے سوارج حیات میں بہت سے ورق نہ سہی چند صفحے ہی سہی، چند صفحے نہ سہی، کچھ حواسی ہی سہی۔“

! — ان کے تعلقات کا واحد معیار روپیہ ہے، روپیہ کے بل پر آپ

ان کے ہاں شب و روز محفل لگاتیں تو انہیں اعتراض نہیں ہوگا، یہ ان کا پیشہ ہے۔ وہ روپیہ اور وقت تبادلہ کی جنس خیال کرتے ہیں۔ یہ "لازم" ہو کر بھی "رقص و نغہ" کی دوکانداری میں آزاد ہیں۔ شب کو تشریعت لے جائیے، گناہ سینے، گہرہ کھولئے، روپیہ نہ رہے تو اُسکے آئیے۔ اس کے علاوہ ان کے ہاں کوئی تینسری راہ نہیں دہلوگ "سادہ تعلقات" کے قائل ہی نہیں، اور نہ انہیں مجلسی تعلقات کی حضورت ہوتی ہے، آپ نے "قدم رنجھ" فرمایا، ناکہ لے تتفقیدی شکنون سے استقبال کیا۔ سازندوں نے کن انکھیوں سے تاکا "مغفیہ" نے روایاً آداب عرض کیا، آپ نگاہ میں پنج گئے تو چارے حاضر ہے، یمن حاضر ہے، پان حاضر ہیں، دوچار سماں فقرے بھی حاضر ہیں، اور اگرچھ نہیں تو پھر ظاہری برتاڈ بھی غائب، گانا سینے، پیسے دیجئے۔ سلام علیکم و علیکم السلام، ما بخیر شما بسلامت — اور یہ چند منٹ کی رسماں گفتگو سازوں کی نیاری تک ہوتی ہے۔ طبلے پر تھا پڑپڑی، مغفیہ نے انگلیوں سے غیر مری بول کا دائرہ باندھا، تھیہ منقطع ہو گئے اور نغمہ چھپڑ گیا

فایاب کی خانی انگلیاں ستارہ کچھ بچکی تھیں، اُس نے ستار کے ہمراہ میں بہت کچھ کہا، ہم میں سے کوئی بھی ستار کی زبان نہ بانٹا تھا، اتنا معلوم تھا کہ اس کے موجود امیر خسرو تھے اور تاریخی باج کی آواز مہم سر سے ملائی جاتی ہے۔ دوپیلی تارکھنچ کی سر رکھتے ہیں، چوتھا تارفولادی پنج کا سر نکالتا ہے پنل کے لرز کا تاریخ پتک

کے پنجم کی صریح کالتا ہے۔ دو تو چکارے کھرج کی آواز دیتے ہیں اور براج کے طلادہ جو تار ہوتے ہیں وہ اس کا کام میتے ہیں، آہستہ آہستہ دیسیے دھیئے سُرُوں میں ایک آگ سی شُلگتی گئی، اور دیکھتے دیکھتے شعلہ جو الہ بن گئی۔ ہمارے نزدیک یہ ستار کے تاروں کا کمال تھا، بلکہ ان خنائی انگلیوں کا جادو و تھا جو پیش کئے تاروں میں ڈھلتے ڈھلتے نغمہ بن گیا تھا — آہشار سیمیں۔

نایاب کی پیشانی پر فطرے ڈھنک رہے تھے، الحمدی نے کہا، ان تاروں میں جان پیدا کرنے کے لئے بھی رُوح صرف کرنی پڑتی ہے، جہاں شاعر کا ذہن سونپتا ہے، وہاں مفتیتی کی انگلیاں بولتی ہیں۔

نایاب نے دائغ کی غزل چھپری، حافظتے روک دیا، خواجه نے کہا ”اقبال گاؤ۔“ نایاب نے ذہن کے کسی گوشے میں نقشبندی، ماتھے پر بیل ڈالا اور بول اٹھایا۔

کافر گیسوؤں والوں کی رات بسریوں ہوتی ہے  
حسن حفاظت کرتا ہے اور جوانی سوتی ہے  
قاضی نے وہیں کاٹ دیا، یہ شعر اقبال کا نہیں سائز نظمی کا ہے۔

نایاب نے کچھ اور سوچنا چاہا، پھر معرفت چاہی۔  
”معاف یکجئے، اس وقت ذہن میں اقبال کا کوئی شعر نہیں آ رہا ہے۔“  
”جی ہاں یوں بھی آپ کی طرف کے لوگ اقبال سے جی چراتے ہیں۔“

”بھی نہیں، میں نے تو پنجابی گیت بھی یاد کئے ہیں۔“

”عقیدت ایا صورت ایا“، قاضی نے طنز سے پوچھا۔

”جیسا آپ خیال فرمائیں؟“

الحمدلہ نے بات کا رُخ پھریتے ہوئے کہا۔

”میاں صورت کیا کچھ نہیں کرتی، یہ جو ہم ہر کہ وہ کسے نوکِ زبان ہیں، کیا یہ صورت نہیں۔ یہ بھی تو صورت ہی ہے، ناتینڈو دنایا ب کا مخفف، بچت ہے، ابھی کسے راگ سیکھ رہی ہے، یہی کوئی دس بارہ غزلیں اور وہ بھی آپ ایسے کرم فرماؤں کی یاد کر لیں۔ انہیں گالیتی ہے؛“

محظوظ سے دن بھر جاتیے، کلامِ اقبال بھی حفظ کر لے گی۔

”فیدہ کے ہاں ہلو، اس کی آواز کا خاصاً چڑپا ہے۔“

”لیکن وہ تو مدیروں کی نہیں، وزیروں کی ہے۔ آج کل سیدھے منہات نہیں کرتی۔ عشقان نے اس کی عادتیں بیکار ٹوٹی ہیں۔“ اسمعیل نے کہا، ”تو کیا وہ اس تقریب میں نہ ہوگی؟“ قاضی نے استفسار کیا۔

”ہونا تو چاہیتے لیکن ہم لوگ دریاں کیونکر بلیٹھ سکتے ہیں، ان میں یا تو وہ لوگ بلیٹھیں جن کی جیب بھری ہو، یا وہ جامیں جن کی غیرت، مری ہو۔“ خواجہ نے کہا۔ ”لیکن خان نے تو علیحدہ انتظام کر کھا ہے، اور پر بالکوئی میں چنگ لگا دی گئی ہے۔“

”چلتے ہیں، جیسی فضائیوگی ولیا طے کر لیں گے، یوں بھی باڑہ بجے شب سے پہلے ایسی مغلیں کہاں منعقد ہوتی ہیں۔ ہمیشہ اس قسم کی تقریبیں آدمی رات کو شروع ہوتی ہیں۔ پہلی نصف رات توہر بائی کے اپنے کار و بار کی ہوتی ہے“  
متاز نے پکارا۔ ”آغا جی، آپ کہاں پھر ہے ہیں، آئینے نا، خالہ وزیر بیٹھی ہیں، وہ آپ کو پوچھ رہی تھیں：“

”آج تو آپ کے ہمسایہ میں بیشن ہے، کیا آپ لوگ ہنہیں جا رہے ہیں؟“  
”جی ہاں! اس بیشن کے لئے تو شہزاد نے سلمی کانیا سوٹ سلوایا ہے، وہ دیکھتے تاذوق کے قصیدوں کی طرح بو جیل ہو گئی ہے：“  
اور یہ متاز کا خاص رنگ ہے۔

وزیر، متاز باولے والی کی ماں، آنھوں گانھ کیا اور ایک کھری ناکہ ہے، اُس کے چہرے کی ہر تیور سی میں بہت سی کہانیاں خوابیدہ ہیں، اُس کی آنھوں میں ابھی تک ماضی کی دلک ہے، آواز میں بھی کھنک ہے، بدن ڈھلبک گیا ہے، لیکن رنگ کی ڈلک باقی ہے، لہجہ میں تمکنت ہے۔ وزیر نے گامے سے کھا خطر لاد حصہ آگیا، اور نئے کوئی سے لگا کر یوں بیٹھ گئی جیسے کوئی بالکا چودھری گستی پر بیٹھے گھوڑا یوں کی سوداگری کرتا ہے：“

”آغا جی کہتے طبیعت کیسی ہے؟“  
”خدا کا شکر ہے آپ کی طبیعت کیسی ہے؟“

”بس خدا کا احسان ہے، جو بیت چکا ہے اس کا غم نہیں، جو بیت رہا ہے اُس کا گلہ نہیں، جو بتینے والا ہے اُس کی فکر نہیں، اس پل چلا وہ کا نام ہی زندگی ہے“  
 ”متاز آپ کی بہت تعریف کرتی ہے، کبھی یہ توف مانتی ہے کہ جوزمانہ بیت چکا ہے اُس کی یادیں بھی آپ نے محفوظ رکھی ہیں۔“

”جی ہاں یادیں ہی تو باقی رہ جاتی ہیں اور اب تو ایک آہ سرد کے سوا کچھ باقی نہیں رہا۔ آپ جانتے ہیں زندگی میں جو لمحے یاد ہئے کے قابل ہوتے ہیں وہی ہیں جو برس کتے جا چکے ہیں؛“

ابو یوسف نے کہا۔ یہ تو اسکرہ والدہ کا مقولہ ہے؛

”متاز نے بات اچک لی اور چکلی لیتھے ہوئے کہا۔

”جی ہاں، خالہ وزیر بھی تو پچھلی جون میں سارہ تھیں“  
 وہی قہقہے۔ حُنِّ اتفاق سے صابری بھنی آگئی، قاصنی کہہ رہا تھا

”متاز کو سمجھنا بڑا ہی مشکل ہے؛“

صابری نے کہا، کیوں یہ بھی کوئی سمجھارت ہے؟“

”سمجھارت نہیں یہ تو ناز و منی ہے؛“

”وہ کون تھا؟“

متاز نے حسب دستور قہقہہ لگایا اور کہا

”قصنی جی کا ہزار لفٹ۔“

وزیر نے کہا، قاضی جی! عورتیں اس لئے نہیں بنی ہیں کہ ان کو سمجھا جائے وہ تو محبت کے لئے پیدا کی گئی ہیں۔

”ٹھیک ہے لیکن محبت بھی تو ایک بنسی خدیہ ہے؟“

”جی ہاں! ہم اور آپ سب بنسی خدیہ ہی کی پیدا فراہم ہیں؛“ ممتاز نے پھر لوگا۔

خواجہ نے قاضی سے کہا۔ ”مجاہی! ممتاز سے جتنا سہل نہیں یہ تو ذہانت کی پہنچڑی ہے：“

متاز نے سُکریٹ سُلگایا اور وزیر سے کہا۔ غالباً یہ اپنی کتاب کے لئے کچھ

سوال پوچھنا پا رہتا ہے؟“

”مثلاً؟“ وزیر نے دریافت کیا

مثلاً! ممتاز نے آنکھیں مارتے ہوئے کہا، جوانی کا تجربہ؟“

وزیر کھلکھلاتی، جیسے وہ اس کے لئے تیار نہ ہو۔

متاز نے خسبِ حادت پھر چٹکی لی اور کہا۔ ”تجربہ نام ہے جگ یتی

یا آپ بنتی کا؟“

ایلو یوسف نے کہا۔ ”جی نہیں آسکد والڈ کے الفاظ میں — ہم

کرتے ہیں غلطیاں اور اس کا نام رکھنے ہیں تجربہ۔“

وزیر نے کہا۔ بالکل ٹھیک یہی وجہ ہے کہ دنیا ایک دوسرے کے تجربوں

سے فائدہ نہیں اٹھاتی ہے، بلکہ ہر انسان نیا تجربہ کرتا ہے۔“

”ٹھیک ہے انسان بھیشہ ہی تجویں کی گنڈرگاہ میں رہا ہے، لیکن یہ آپ کے ہاں بڑی بوڑھی غور توں کونا نکل کریوں کہتے ہیں۔“

”باغذ کیا ہے؟ یہ تو آپ ادیس لوگ ہی جانتے ہیں، لیکن جب زندگی بوڑھی ہو جاتی ہے تو اس کونا نکل کہتے ہیں۔“

”مکن ہے یہ ناٹک کی تائیش ہو۔“ ممتاز بولی۔

”یہ بھی ہو سکتا ہے پہلے زمانہ میں جو ساہی گھاٹ گھاٹ کا پانی پیچتا تھا اس کو انیر عرب میں ناٹک کا عہدہ ملتا تھا۔ یہی سال زندگی کا ہے، جب وہ آثار و ہو چکتی ہے تو بوڑھی ہونے پر ناٹک کہلاتی ہے۔“ قاضی نے کہا۔

”لیکن اصل لفظ ناچ تو ہمیں ہے خواجہ نے کہا۔“

”جی ہمیں، ناچ کے معنی ہیں خفے کی تے۔“ اسماعیل نے جوابا کیا۔

”تو پھر یہ ناچ ہی ہے دمتاز نے گفتگو قطع کرتے ہوئے کہا، خفے کی تے بھی منہ لگی ہوتی ہے اور ناٹک بھی اس زندگی کو کہتے ہیں جو منہ لگ چکی ہو۔“ سب کھلکھلا کر ہنس پڑے۔

وزیر نے کہا۔ ”آپ بوڑھی زندگی کا القب کہہ لیجئے، اس میں قدرے سفارت پائی جاتی ہے، مثلاً آج کل ناہل کو خلیفہ، جاہل کو علامہ، اناظمی کو اسادی اور عطاں کو شفار الملک کہتے ہیں۔“

”آپ نے کبھی اپنے ماٹی پر غور کیا ہے؟“

”جی ہاں، ہر شخص کبھی نہ کبھی اپنے ماضی پر ضرور سوچتا ہے، لیکن اس پر پہنچنا غصوں ہے، ہمیں زندگی کے سبق اس وقت ملتے ہیں کہ ہمارے لئے بیکار ہو چکتے ہیں، ان گشاد دنوں کے لئے تملانا یہ سُود ہے۔ ماضی اور حال میں چند افراد فرق نہیں، محض احوال وظروفت ہی بدلتے ہیں، جہاں تک اسباب و نتائج کا تعلق ہے وہ ہمیشہ ایک ظاہری فرق کے ساتھ یکساں رہتے ہیں۔ صدیوں پڑا تے انسان میں اس کے سوا کوئی تبدیلی نہیں آئی کہ اس نے وقت، فاصلہ اور زمین کو ایک دوسرے سے ملا دیا ہے۔ اس کی تبدیلیاں جسم کی ہیں، رُوح کی نہیں، اگر کوئی فرق ہے تو وہ صرف ”میک آپ“ کا ہے، زندگی یا تو مشینی ہو گئی ہے یا کار و باری باقی نفع و ضر کی خصوصیتیں پُرانی ہی ہیں：“

— وزیر کی ان باتوں نے ہم سب کو متاثر کیا، گو اس کے الفاظ اتنے صاف نہ تھے لیکن اس کی باتوں کا مفہوم اس سے بھی زیادہ واضح تھا۔

”آپ نے کچھ پڑھا بھی ہے؟“ قاضی نے پوچھا۔

”اگر پڑھنے سے مراد کتابیں ہیں تو سمجھئے کہ حروف اُنھالیتی ہوں، البتہ یہ شمار انسان ضرور پڑھے ہیں، سینکڑوں انسان! دادی آٹاں کی کھولت کا زمانہ دیکھا، ماں کی جوانی کا دور دیکھا، پھر خود ایک دور تاکہ جہاں تک پہنچی ہوں، بیٹی کا کروڑ بھی دیکھا ہے، اور لپٹیاں بھی آنکھوں کے سامنے پوکڑی

بھر رہی ہیں، گویا پانچویں لشک سے انسان پڑھ رہی ہوں، مگر معاف کیجئے،  
مرد کا عشق مخصوص دھوپ کا تڑا اقا ہے؟“

”اور عورت کا عشق ہے؟“ خواجہ نے سوال کیا

”عورت کا عشق، ممکن ہے آپ کوئی مچنتی کسنا چاہیں، لیکن یہ کبھی نہ ہو جائے  
کہ عورت مخصوص جذبات پر جذبیتی ہے، وہ زندگی میں ایک ہی دفعہ محبت کرتی  
ہے، بار بار نہیں، اگر اُس کی محبت اُس سے دفاکرنی ہو، تو پھر وہ محبت  
نہیں کرتی، انتقام لیتی ہے؟“

”اوہ کبی؟“ قاضی نے دیاافت کیا،

وزیر کا چہرہ کسی کے لفظ سے دک اٹھا۔ اور گونجدار آداز میں کہا،  
”کبی۔۔۔! کبی مردوں کی فسطاتیت کے خلاف ایک احتجاج ہے؟“

”احتجاج یا انتقام؟“

”پھر کہہ لیجئے، لیکن الفاظ بدل دیتے سے حقیقت نہیں بدل جایا کسی：“

اگر آپ کی راستے تسلیم کر لی جائے تو یہ احتجاج یا انتقام خود عورت ذات  
کے لئے ہٹک کا موجب ہے؟“

اقیاز تے بات کو کامنے ہوئے کہا ہٹک کا موجب نہیں اذیت ناک ہے

آپ عصمتِ فرشی کو انتقام یا احتجاج کہہ رہے ہیں خدا کا قہر ہے۔۔۔

متاز نے کہا، کیا رام کہانی لے بیٹھے ہیں آپ؟ اس تھکا فضیحتی پر صلوٰۃ

بھیجئے۔

”ملاحظہ فرماتیے، یہ الفاظ کا تنزل ہے۔ آپ ہیں کہ عورت کے تنزل پر ہلکاں ہو رہے ہیں، کہاں رام کہاں اور کہاں صلاہ؟ اور کہاں یہ مقبل نعموم؟“ قاضی نے بات کا رُخ پھیرتے ہوئے کہا۔ اور ممتاز القدر دیستے ہوئے بولی۔ ”اس قسم کے توکتی الفاظ ہیں، مثلاً لعن توانی ہے، اب ڈینگ کے معنی ہیں استعمال ہوتا ہے۔ کسی نے کبھی ”یارِ غار“ پر غور نہیں کیا، کہ اس کی خصوصیت کیا ہے؟“ غالیب نے غلط نہیں کہا تھا۔

غلطیہ ہاتے مختاری میں مست پوچھ

لوگ نالے کو رساباً نہتے ہیں

اب رات کا نصفت قریب تھا، جو لوگ الم فلم تھے وہ پھرے لگا کے جا پکے تھے، کچھ الٹپڑا حصہ ادھر ادھر تاکتے جھانکتے گذر رہے تھے۔ بعض کوئی دیسی پناہیں، چاہ رہے تھے، کہیں کہیں پورے باروں میں آواز کی قتنا پھونکی جا رہی تھی، اور کئی شراب میں بد مست وابھی تباہی تکتے اپنے اپنے گھروں کو لوٹتے تھے۔

تقریب شروع ہو گئی۔ بیٹے کاشگن تھا، لیکن سنجلوں نے اس کو بھی ”یم اقبال“ سے تعبیر کیا، ایک طرف صوفیہ سیٹ تھے، ان پر خان زادے“ اور ن کے احباب ذرکش تھے۔ دوسری طرف عامہ مدعاہیں فالنتینوں پر کھلے بلیجی

تھے، ایک کونے میں اُستاد جی حاشیہ لگانے میں مشغول تھے۔ اور اُدھر سامنے کے رُخ پر طوائفین بیٹھیں تھیں ان کے دکتے ہوئے چہروں کی کیجاں پر دیپ بالا کا قیاس ہوتا تھا، یہ کوئی پچانش کے قریب تھیں لیکن ایک کالباس دوسرا پر بازی لے گیا تھا جن کا سن بیت چکا تھا وہ بھی چکار انظر آتی تھیں، ان کو دیکھ کر خیال آتا تھا کہ یہ عورت میں نہیں سونا ہیں، ہمارا ملک زرعی نہیں ذرتی ہے یہم کسی متول ملک کے باشندے ہیں، یہاں کوئی سُبُوكا ہے نہ نہگا۔ ہر کہیں رزق اور روپے کی فراوانی ہے، کوئی شخص خون نہیں پیتا، سب شراب پلتے ہیں۔

ممتاز اپنی بھولیوں میں CORRECTION LIPS بنتی بیٹھی

تھی ہمارے پاس بالکوئی میں آگئی اور بتایا۔ ”وہ صاحب جن کے سیاہ چہرے پر برص کی دھاریاں پھیلی ہوئی ہیں، پہلے فریدہ کو گوانا چاہتے ہیں۔“

”یہ کون بزرگ ہیں؟“

”بزرگ کہاں ہیں، برخوردار ہیں! ماں کی گود سے قسمت کے دھنی ہیں۔ پاکستان راس آگیا ہے۔“ چہرے سے تو معلوم ہوتا ہے جیسے کسی بچے نے سلیٹ پر چاک سے لکیریں کھینچ دی ہیں۔“

”جی نہیں، فریدہ سے پوچھتے، ان کے میاں ہیں، وہ کہا کرتی ہے۔“

”آپنوں پر ہاتھی دانت کا کام ہے۔“

”اچھا ان میں کون کون اچھی گویا ہے؟“

”آپا مختار اور آپا شمشاد“

”لیکن وہ تو ڈھل چکی ہیں۔“

”عمر کی بات اور ہے، لیکن آواتر تواب بھی جوان ہے، پسچھے تو  
یہ دلوں صد اہیں اور باتی جو کچھ آپ دیکھ رہے ہیں وہ بازگشت ہے ہے۔“

فریدہ نے بول اٹھایا سے

شوق ہر زنگِ رقیبِ سروسامانِ نکلا

قیس تصویر کے پردے میں بھی عربیاںِ نکلا

جو سے گھلُ، نالہِ دل، دُودِ چراغِ محفل

جو تری بزم سے نکلا سوپر لیشانِ نکلا

ایک گوشہ سے آوات آتی، اس حُسنِ اعتراض کا شکریہ!

”جو تری بزم سے نکلا سوپر لیشانِ نکلا۔“

سور و پیر کا نوٹ، ایک نوٹ، دونوٹ، کتنی نوٹ، ایک نے دس پڑپے  
کا نوٹ دکھایا، لیکن اس نے آنکھیں پھر لیں، دونوٹ، پہلو بدلتا یا۔  
تین نوٹ، علیحدہ کر لی۔ وہ بھی منچلا سنا، دس دس کے دس نوٹ طاؤس  
کے پروں کی طرح پھیلا دیئے، فریدہ نے مسکا ہٹ کے ساتھ سٹھتے ہوئے  
کہا، آج کل مندا ہے جیب ہی میں رکھ لیجئے، اُس نے اس طعن کو گالی سمجھا،

جیب سے سُرخوں کی تھی نکالی اور پاپوں میں بکھر دی۔ نوٹ ہی نوٹ!

## بنیک دولت پاکستان

حکومت پاکستان کی صفائت سے باری ہوا

زاہد حسین دس روپیہ

گورنر عین وعدہ کرتا ہوں کہ حامل بڑا کو جس دارالاجرا سے  
بنیک دولت پاکستان وہ پاہے عندطلب ببلغ دس روپے ادا کر دوں گا:

اب فریدہ نے گنگہ و باندھ لئے، اس کی آواز کا ہمراہ ہوا کے بازوں پر ہرا  
رہا تھا۔ ایک غزل کے بعد دوسرا غزل سے  
تم مر سے پاس ہوتے ہو گیا  
جب کوئی

تیسرا نہیں ہوتا۔ ایک نوجوان نے درمیان میں سے کاٹ ڈالا،  
فریدہ کلامِ اقبال پر آگئی سے  
وہی میری کم نصیبی وہی تیری لے نیازی  
مر سے کام کچھ نہ آیا یہ کمال تھے نوازی

”مرے کام کچھ نہ آیا یہ کمال نے نوازی۔ میں ایک گدھ از تھا

اس مصريع کو بلپٹ کر دُہر انداش کی تھا کہ پہنچ گیا اور پھر مصريع اولیٰ  
کے نصف اول — وہی میری کم نصیبی — کو جس انہیا پر لے جا کر جس  
آہستگی سے لوٹایا، اس میں ایک الیسا بہاؤ تھا کہ سامعین لوٹ پوٹ ہو گئے۔

چرمی زندائیں مطرب مقام شناس  
کہ درمیانِ غزل قول آشنادار د

اُس نے ایک ہی بول میں کتنی حکایتیں کہہ ڈالیں، گواں کے جسم کا ایک  
ایک ٹانکہ بول رہا تھا اور اُس کی پلکوں کے تناؤ میں معانی کا ذخیرہ تھا لیکن کوئی  
جو ہر مفقود تھا، تو وہ نسایت کا جو ہر تھا۔

فردوں نے پہلے تو حاضرین کا جائزہ لیا، پھر ابھی تو میں جوان ہوں“  
گانا چاہا، لیکن حاضرین نے اصرار کیا — اقبال

تیور بدلتے، اور زاویہ سا بناتے ہوئے فردوس نے بول اٹھایا سے  
نگاہ فقر میں شانِ سکندری کیا ہے  
خارج کی جو گدا ہو وہ قیصری کیا ہے  
آواز میں کندن کی سی دمک نہ ہونے کے باوجود آوات کا چکمہ ضرور تھا بہر

شومعذرت کے اہمیں گایا اور ہر نوٹ تشرکر کے ساتھ وصول کیا، لیکن اس کے اعتبار کی پچک سے ظاہر ہوتا تھا کہ ان ٹھینیوں کی آپ مر جکی ہے، اگر کوئی شے باقی ہے تو وہ ایک خوبصورت خول ہے جس میں شب بیسویں کے بہت سے جوڑ ہیں۔

عنایت بائی ڈھیرو والی نے غزل پھیڑی سے  
 پر لیٹاں ہو کے میری خاک آخوند لند بن جائے  
 جو مشکل اب ہے یار ب پھر وہی مشکل دبن جائے  
 اور جب مقطع پر پہنچی تو رنگ ہی وگ گوں تھا سے  
 عروجِ آدمِ خاکی سے انجم ہے جاتے ہیں  
 کہ یہ لٹا ہوا تارہ میر کامل دبن جائے  
 ایک دوسری غزل نے محفلِ لُٹ لی، مطلع تھا سے  
 دل سوز سے خالی ہے نگہ پاک نہیں ہے  
 پھر اس میں عجب کیا کہ تو بلے باک نہیں ہے

### مقطع تھا سے

کیا صوفی دلماکو خبر میرے جنوں کی  
 ان کا سردا من بھی ابھی پاک نہیں ہے  
 عنایت نے صوفہ نشینوں کے گیانوں پر جتنا اُنگلیوں کا نشانہ باندھا اور  
 مصرع اولیٰ کو پلٹتھے ہوتے قدر سے لوچدار آواز میں — کیا صوفی دلماکو —

اور قدر سے گونجدار آواز میں — خبر میرے جنۇں کی دہرا یا، تو اس ادا پر  
محفل کی محفل شار ہو گئی، ادھر ادھر سے نوٹوں کی بر کھا ہونے لگی، ایک بالا بلند  
نوچوان نے گریبان پھاڑ ڈالا، ہر چاک پر سوسورو پے کا نوٹ رکھ کر نذر کیا —

جی ہاں ذرا ایک دفعہ پھر —

کیا صوفی دلماں کو خبر میرے جنۇں کی  
ان کا سرِ امن بھی ابھی چاک نہیں ہے

متاز نے بھی اقبال ہی سے شروع کیا ہے

اگر کچ روہیں ان جسم آسمان تیرا ہے یا میرا

مجھے فکر جہاں کیوں ہو جہاں تیرا ہے یا میرا

یہ شعر مدعاوین کی ذہنی استعداد سے بہت بالائی تھے، لیکن سادہ سی غزل  
سے اس کی دھاک بیٹھ گئی، چونکہ فتنی ہے، لہذا آواز کا جار بھاٹا ماسہ آتشہ  
ہو گیا نہ

زندگی کے اداس لمحوں میں      بے دقاد وست یاد آتے ہیں

خوش رہو اے حسین انسانو      راستے جگلاتے جاتے ہیں

رہوار شب سر پٹ دوڑ رہا تھا، لیکن زندگیوں کے قیفے، اور سگر گیوں کا  
دھوآں اس سے بھی تیر رُو تھے، متاز کا چکل تو ایک کونے سے آواز آئی ”مختار“  
مختار نے سنا تو اس کا چہرہ کھلکھلا اٹھا، گویا سراپا تشكیر ہے، پہلے آواز کو

پکے راگ سے کھنکلا، پھر حشر کی غزل گائی سے  
 پھر ری کہیں گھلے نسیم بہار کی  
 خوشبو اڑا کے لائی ہے گیسوئے یار کی  
 اس کی آواز میں ابھی تک صحیح جوانی کا فور ہے، لیکن زندگی شام غریباں  
 تک، آپ ہیچی ہے ایک طوائف اس وقت بینہ ہو جاتی ہے جب جوانی بیت چکتی  
 ہے، اور یہ احساسِ خمار کی آواز سے بھی جھلک رہا تھا، وہ جانتی ہے کہ اب وہ  
 ایک آواز ہے جس کی لذتِ محض کافوں کے لئے ہے اور اس کا بدن پان کا  
 پتہ ہے جو کپ ٹپکا ہے، اور اس پر بھی تمت بالجیز کی مہر لگ گئی ہے۔  
 ایک عورت کے لئے اس سے بڑا کر صدمہ کی بات کیا ہو سکتی ہے کہ وہ  
 بوڑھی ہو گئی ہے، یا اس کا حسنِ مر جکا ہے، عورت ہمیشہ عمر کی زیادتی سے گھرا تی  
 ہے جو عورت اپنی صحیح عمر بتا دے، سمجھتے کہ وہ اپنی غلطیوں میں کوئی دلکشی پیدا  
 نہیں کر سکتی۔ پھر ایک طوائف جو آہ بن کر اٹھتی اور آنسو بن کر گرتی ہے۔  
 شمشاد نے (جس کی عمر اب تھک چکی ہے) پہلے تو فذر جا ہا، لیکن بھجو لویں  
 کے اصرار پر راضی ہو گئی۔

قیومِ نظر کی غزل سے  
 زندگی چال چل گئی شاید۔ موت بھی آکے مل گئی شاید  
 اور پھر — اقبال

اگر کچھ رہو ہیں انہیم آسمان تیرا ہے یا میرا  
مجھے فکر جہاں کیوں ہو جہاں تیرا ہے یا میرا

معلوم ہوا جیسے آواز میں جوانی گاہی ہے لیکن اُس کے چہرے کے  
شہابی نگ پر یہ سوال پھیلا ہواستا کہ زندگی بڑھاپے سے شروع ہو کہ بچپن پر  
ختم ہو جاتی تو کیا ہوتا ہے

اس کی آواز اور وقت دنوں اُڑ سے جارہے تھے، اور اب توفضا کا رنگ  
ہی بدل گیا تھا صوف نشیتوں کی وضع دار یاں ڈھیلی پڑ گئی تھیں، بیالوں کے سرخ  
پانی نے حواس کا توازن بلادیا تھا۔

ایک عجیب و غریب شور میں شہناز نے ناچنا شروع کیا۔ کلامی سے کلامی پر  
گردہ باندھی، ایڑیاں ٹھکا بیس، آواز آئی۔ ”پنجابی“  
بڑے اپھے ہاتھ پاؤں کا ایک جامہ زیب نوجوان سامنے آ بیٹھا، غور  
سے دیکھا، اپکن کی جیبیں ٹھوٹلیں، دو سبزے پاؤں پر سچا درست کئے اور کہا  
”شہناز پنجابی!“ — عِ دل تیرے پیار دیاں پاندا اے کہانیاں

شہناز نے دُور آئینہ پر ایک نظر ڈالی کہ اس کی لمبھ طبی آنکھوں میں ان کچھے  
غیالوں کی تباہ جملدار ہی تھیں، ادھر اسرہ بناء، ادھر ہاتھوں کے گجرے  
حکمت بیس آگتے، بلوٹی بلوٹی تمرکتے لگی، ایک قوس کر جس پر نام کی کوئی سی  
تہمت بھی دصری نہیں جا سکتی ہے اس کا رقص رات کے گھنے پن میں اور

بھی گھنا ہو گیا، زادی لے ہی زادی لے — دائرے ہی دائرے —

دل وِج درد اے تے اکھاں وِج اھڑو

سانہ سانہ رکھیاں نے تیریاں نشانیاں

دل تیرے پیار دیاں پاندا اے کھانیاں

دول میں درڈ ہے، اور آنکھوں میں آنسو، اے محبوب! میں نے تیرے  
پیار کی نشانیاں بڑی حفاظت سے رکھ چھوڑی ہیں۔ اس لئے کہ دل تیرے  
پیار کی کھانیاں کہتا ہے)

اس کا ناج نیز ہوتا گیا، اس کی دھنیں مچلتی گئیں، اس کے چہرے کا  
رنگ سرخ ہو گیا، اس کی ادایتیں نکھرتی گئیں، اس کے پھول کھلتے گئے، اس  
کے شعلے فوٹتے گئے، اس کا روپ سوا ہوتا گیا۔ اس کی جوانی کا الاؤ بھر گتا گیا،  
کبھی ہروں کی طرح بڑھی، کبھی پکڑیوں کی طرح سمتی کبھی خوشبو کی طرح پیسلی، کبھی  
بھکی کی طرح کندھی، کبھی مینا کی طرح چمکی، کبھی ساغر کی طرح لکھنی، کبھی گلاب کی طرح ہنکی،  
کبھی بیبلیں کی طرح چھکی، کبھی گھٹاؤں کی طرح اُٹھی، کبھی میدے کو نکل گئی، کبھی بتکے  
کو آگئی، کبھی آغوش بن گئی، کبھی امنگوں میں گھلنے لگی، اور کبھی رنگوں کا پیکربن  
گئی — لیکن جیسے جیسے وہ تاپتی گئی، اس کا ہر زادی سوال بنتا گیا۔ فتنوں  
کا زہر خند — قدرت کا زخم

وہ ناج رہی تھی، ہم دیکھ رہے تھے۔ ہم دیکھ رہے تھے وہ ناج رہی تھی،

وقت ناج رہا تھا، ماحول ناج رہا تھا، دل ناج رہے تھے، دماغ ناج  
رہا تھا، درودیوار ناچ رہے تھے، چشم و گوش ناج رہے تھے۔ الغرض فضایں  
ناچ ہی ناج تھا، لیکن یہ ناج — بکاؤ ناج — سیاست کے ناج سے کہیں  
بہتر ناج تھا، سیاست کے ناج میں کئی چیزیں ناچتی ہیں، قوم ناچتی ہے، ملک ناچتے  
ہیں، غیرت ناچتی ہے، حیثیت ناچتی ہے، عقیدے ناچتے ہیں اور ابھی پانچ  
سال پہلے ہزار ہا عصمتیں ناج چکی ہیں۔ اور یہ ناج صرف جسم کا ناج تھا، بیوپار  
کا ناج، لیں دین کا ناج، مرد کی جیب اور عورت کے جسم کا ناج، جس کے ساتھ  
حرب تقسیم اور جمع تفریق کا کوئی کام نہ تھا —

دریں زمانہ رفیقے کر غالی از غل است

رات کا ستانہ ختم ہوئے کوئا تھا، اور ستاروں کے تافلے خلاقوں میں ڈوب  
جانے کو بدیہم ہو گئے تھے، شہناز کا جسم تھک پھکا تھا، لیکن اقبال نے آواز کو  
سہارا دے رکھا تھا۔

وہی میری کم نصیبی وہی تیری بے نیازی  
مرے کام کچھ نہ آیا پہ کمال نے نوازی

اور —

— اب ہنگڑہ دینجاںی لوک ناج، شروع ہو چکا مقام، گھنگر قلن کے  
چھتا کے، ستار کے اہرے، طبلے کی دھمک تھیک اور پھر — شائع کے گیت،

بیاس کے بول، راوی کے راگ، چناب کا ماہیا، اور جہلم کے دو ہے  
 اڑاڑا دھم، سجنگڑا ————— اڑاڑا دھم، سجنگڑا  
 تا تھیا، تا تھیا، تا تھیا ————— اڑاڑا دھم، سجنگڑا  
 اڑاڑا دھم، سجنگڑا ————— تا تھیا، تا تھیا، تا تھیا  
 س — رَنْ نِہَا کے چھپروچوں نِکلی  
 سلچے دی لاث وَرگی  
 دو شیزہ جو بھر میں سے نہا کر نِکلی، تو محسوس ہوا کہ عورت نہیں، سلفہ  
 کا شعلہ جو والا ہے)

مینوں پنڈ دی کڑی نہ سمجھیں  
 وے دساں تینوں رَنْ بن کے  
 (مجھے گاؤں کی لڑکی نہ سمجھنا، میں عورت بن کر بھی دھاکستی ہوں، یہ گاؤں  
 کی لڑکیوں سے مہلوپن اور عورتوں کے باکپن کی طرف اشارہ ہے)  
 س — میری لگدی کے نہ دیکھی  
 تے مُندی نوں جگ جاندا  
 (جب میں نے پیار کیا تو سب بے خبر تھے، لیکن جب پیار ٹوٹا تو دُنیا  
 خانتی ہے)

سے اگ بال کے دھوئیں دے تج روواں  
تے بھیرے مکھ یاریاں دے

(دیں آگ جلا کر دھوئیں کی آٹیں میں رویتی ہوں، کیسے کہوں کہ عشق و  
عاشقی کے روگ کتنے اذیت ناک ہوتے ہیں)

سے میرا یار نی سرو دا بُٹا  
تے دھڑے وچلار کھدی

(میرا چہتا سرو کا بُٹا ہے۔ کاش میں اسے اپنے صحن میں لگاسکتی)

سے دمرٹی دا سکمل کے

مُٹڈا موہ لیا تو یاں والا  
دایک کوڑی کا ہونٹوں پر دندلس مل کر تعینیوں والا رکھا شکار کر لیا ہے۔  
پنجاب میں رواج ہے کہ مائیں اپنے بیٹیوں کو نظر بد سے بچانے کے  
خیال سے توبید پہنادیتی ہیں،

سے ما جھے دیتے بند بوتلے  
تینیوں پین گے نصیباں والے

(شاعر مجوبیت سے کہتا ہے، اے ما جھے دفروز پور اور امر تسر کا علاقہ جو  
خود کشیدہ شراب کے لئے مشہور تھا) کی بند بوتل (دو شیرہ) تجھے مقدر  
والے ہی پتیں گے)

تیرے لگ دا پیا لشکارا  
تے ہالیاں نے ہل ڈک لئے

دآے مجبوریہ! تیرے ناک کی کیل کے چکار سے پر کسانوں نے ہل روک لیتے  
ہیں۔ (یعنی بھائی حکمی ہے، بادل اُر ہے ہیں اور بر کھا ہونے والی ہے)

اڑا دھم، اڑا دھم، اڑا دھم جنگلگڑہ

اڑا دھم، اڑا دھم، اڑا دھم جنگلگڑہ

آخرات بیت گئی، مجرماً ختم ہو گیا۔ اب فرش زمین پر موتیتے کے آزردہ پھول  
ٹھے اور ابریشمی سارہ صیوں کے شکستہ بادلے، یا پھر بوجبل پکلوں پر نیند کی دبیز تھیں،  
جنہیں عالمگیری مسجد کے پوشکوہ میاروں پر بلا رحم کا وارث جنگلگڑ نے کی کوشش کر رہا تھا۔

حتیٰ علی الصلوٰۃ ————— حتیٰ علی الصلوٰۃ

حیٰ علی الفلاح ————— حیٰ علی الفلاح

الصلوٰۃ خیر من التوم

الصلوٰۃ خیر من البنوم

الله اکبر ————— الله اکبر

لَا إِلَهَ إِلَّا الله

# حرف آغاز

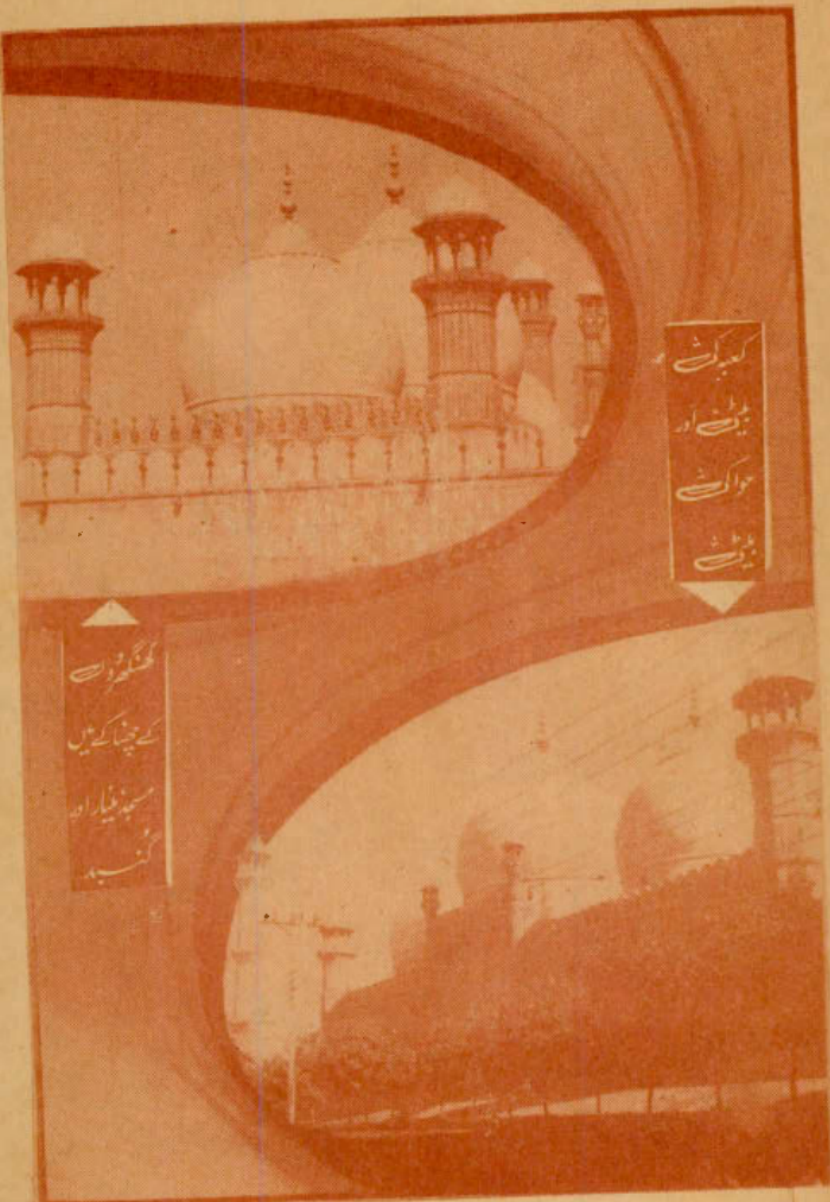
قص آغاز ہے گناہوں کا

اُس بازار میں



سماں نیز

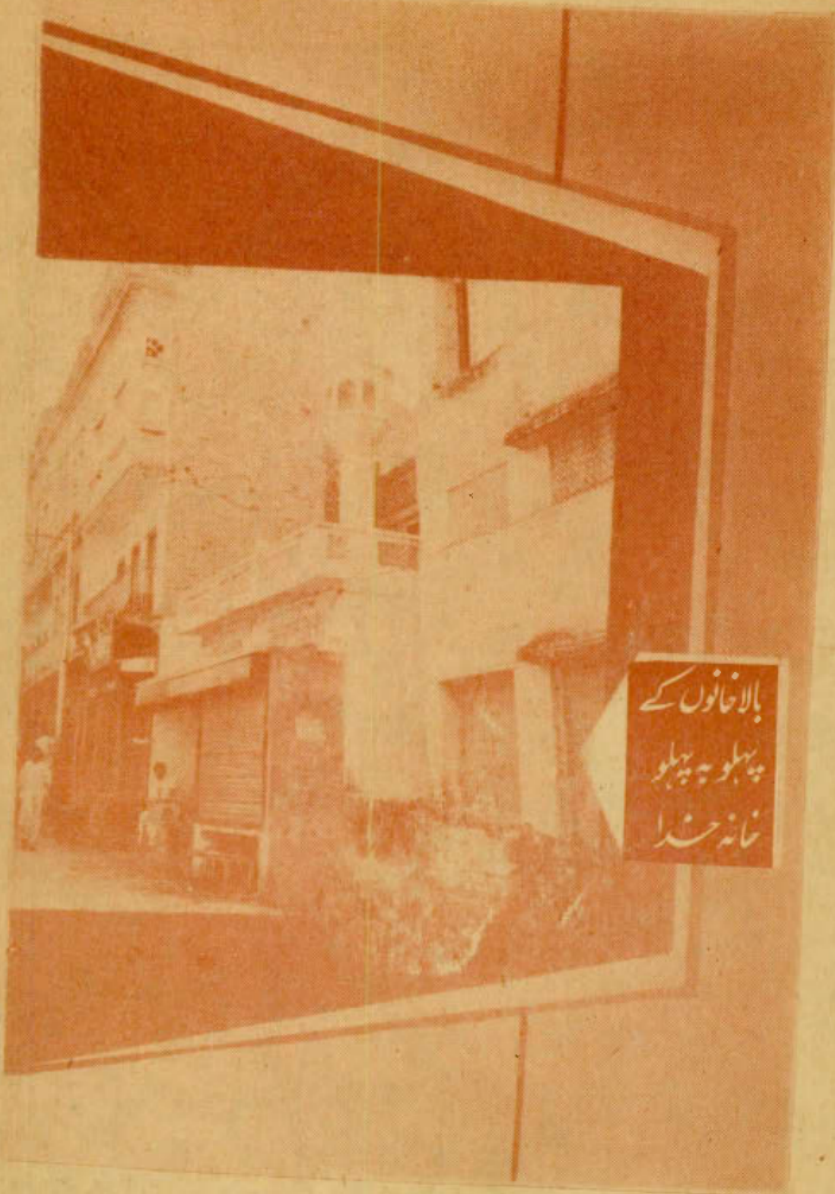
اُس بار میں



ان بزار میں

علمکاری سمجھا جو

[www.bhatkallys.com](http://www.bhatkallys.com)



بالاخانوں کے  
پہلو پہلو  
سناہ سناہ

اُن بزاریں

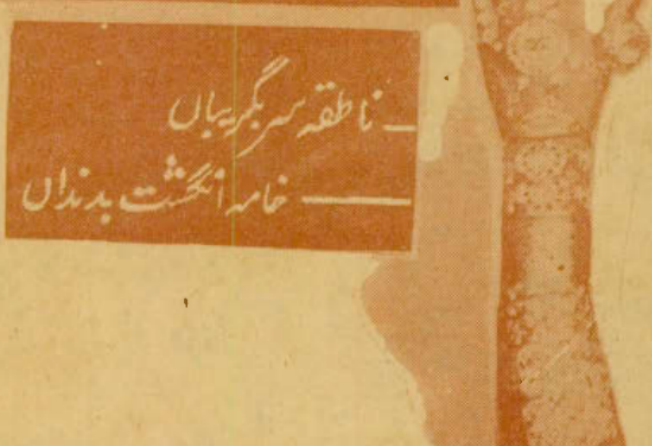
گلناہ کی پر تجیج  
گلشن میٹ

سید قاسم شاہ

کامزدرا

میخواب بزار میٹ  
نو گز شے کٹ  
خواش بگاہ

اُس بزار میں



ناظمہ سرگرمیاں  
خامسہ نجاشت بدنداں

کھجور کی گھلیاں

ان بزار میں



بیتلام گھر دلکشی شے کے

ٹاپ کالا مہیت

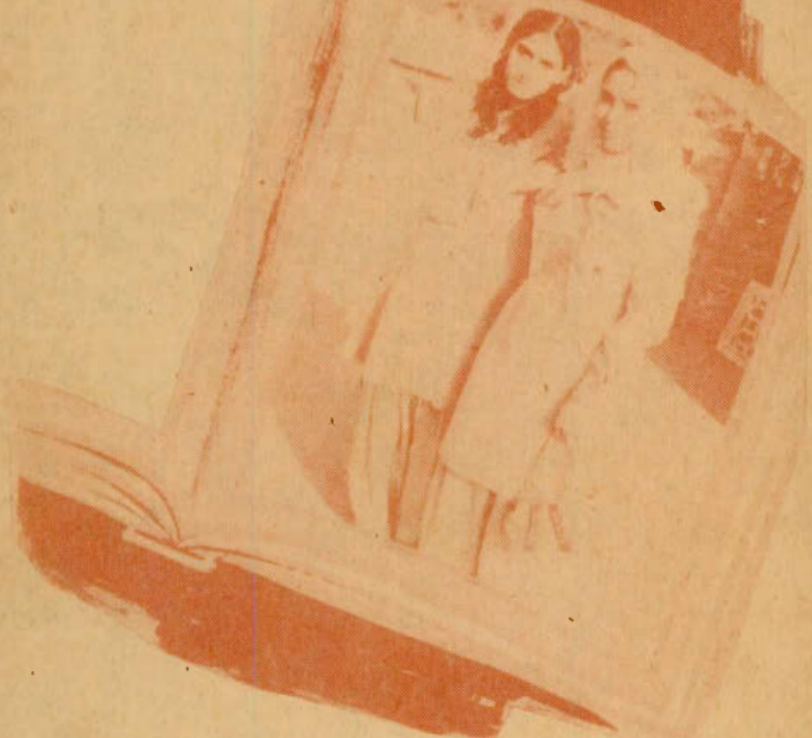
اُن باریں



سرگز منہر و محراج بے خدا کی پناہ

اُس بازار میں

# کھلی کتاب



نیلم کی کہانی

اُس بازار میں



اُس بازار میں

فروختی تہقیقہ، عویاں زادیہ



ممتاز کنٹ زبانش

اُن بزار میں



مرے کام کچھ نہ آیا یہ کمال نے نوازی

اُس بازار میں



منزل بی منزل

اُس بازار میں

[www.bhatkallys.com](http://www.bhatkallys.com)



کاشکے مادرنہ زاوی

اُس بازار میں

[www.bhatkallys.com](http://www.bhatkallys.com)



استعمال زر

اس بزار میں



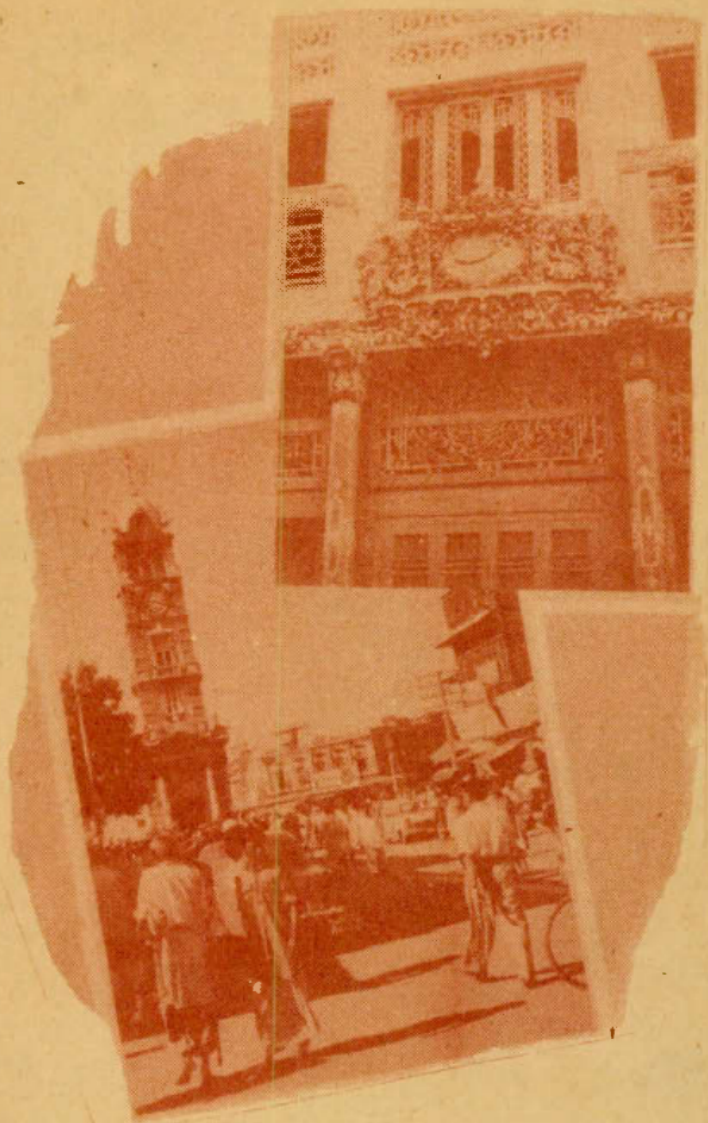
تہاش کے پتھے

اُس بازار میں



— بھرداہ قتل ہو گئی

اُس بازار میں



اُس باریں

ہذا من فضل ربی



— یہ سو دے پتے تکلار

اُس بازار میں



بیلام گھر کی مصنوعات

اُس بازار میں



عورت مگئی اُترن باقی نہے

اُس بازار میں



عناصر الیجھے لی بھول پوک

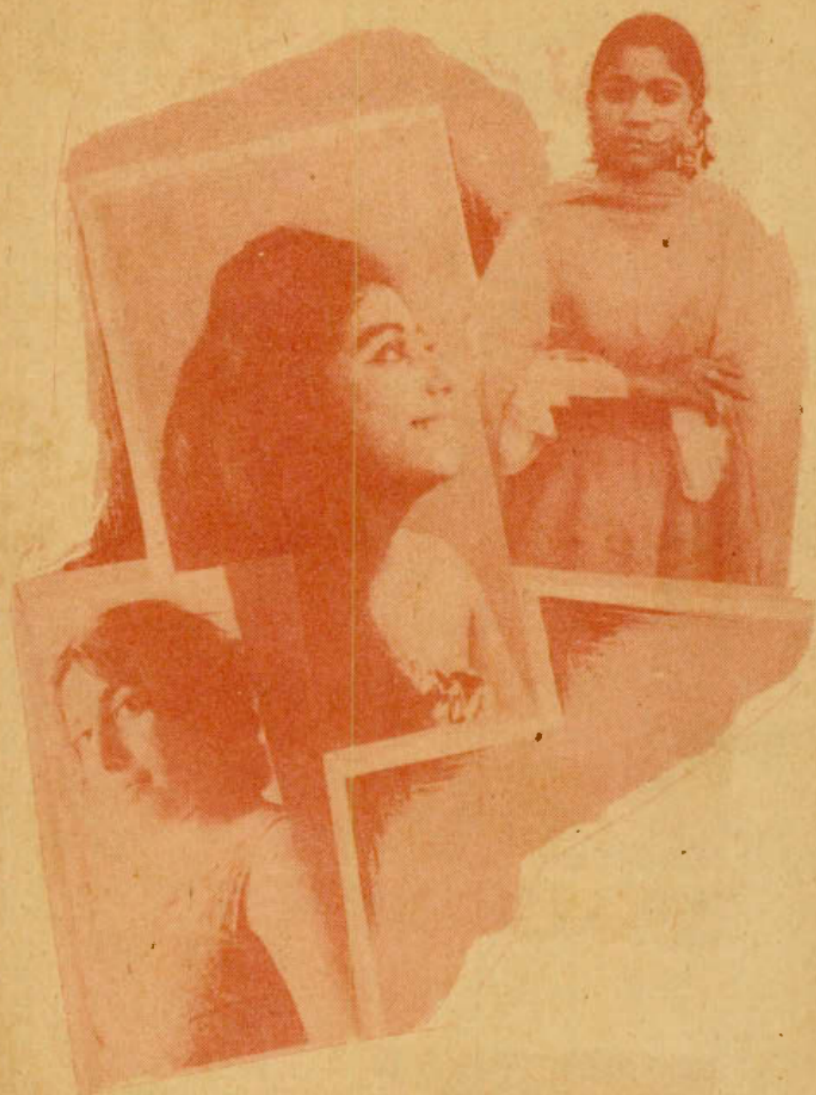
اُس بازار میں



عذاب خدا کو صد اوئے رہی میں

س بازار میں

[www.bhatkallys.com](http://www.bhatkallys.com)



تہذیب کا ارکان

اُس بازار میں

[www.bhatkallys.com](http://www.bhatkallys.com)